
	 0	

 
 

Tesi	Sperimentale	
	

Calatonia:	la	Carezza	dell’Anima.	
Il	tocco	sottile	nella	visione	delle	
Neuroscienze	come	strumento	di	

guarigione.	
	

	
	
	
Relatrice:	
	

	
	

Diplomanda:	

Dott.ssa	Leili	Khosravi	
	

Anna	Bonaccorsi	

	
	

	
	

Anno	Accademico	2022-2023	

	



	 1	

INDICE 

Introduzione           4 

La figura del naturopata nel riequilibrio della persona  

CAPITOLO I           8  

Nuovi paradigmi scientifici: Neuroscienze e Visione Interscalare  

1.1 Neuroscienze           8 

1.2 Il cervello e il sistema nervoso              10  
1.3 Il cervello nella visione interscalare               16 

CAPITOLO II         20 

Neuroplasticità 
2.1 Il cervello Plastico                 20 

2.2 Plasticità cerebrale e influenze ambientali              22 

2.3 Plasticità neurale in età adulta               24 

2.4 Rita Levi Montalcini e la Neuroplasticità              25 

2.5 Nerve Growth Factor NGF- la molecola della Vita             29 

2.6 Allenare il cervello                 29 

CAPITOLO III         34 

Inferenza Attiva 

3.1 La mente come macchina predittiva               34 

3.2 La statistica Beyesiana                36 

3.3 I neuroni specchio                 37 

3.4 La codifica predittiva                 38 

3.5 L’acceptance and Commitment Therapy              40 

3.6 Effetto placebo nei processi predittivi              41 

CAPITOLO IV         42 

Stimoli tattili del tocco e sistema somatosensoriale 
4.1 Sistema somatosensoriale               42 

4.2 I recettori sensoriali                43 

4.3 Il linguaggio della pelle                45 



	 2	

4.4 Il tessuto interstiziale, il nuovo organo del corpo umano           47 

CAPITOLO V         50 

La coscienza         

5.1 Il mistero della coscienza               50 

5.2 Cos’è la Coscienza?                52 

5.3 I livelli della realtà e la coscienza quantica                                          56 

CAPITOLO VI         59 

Il tocco sottile: Calatonia 

6.1 Le origini                  59 

6.2 Il tono adeguato                 60 

6.3 La tecnica                 63 

6.4 Il colloquio                 64 

6.5 Il setting                  64 

6.6 Allineamento dell’operatore               65 

6.7 Tecnica base                 66 

6.8 Applicazione integrata di altri stimoli              67 

6.9 Decompressione e compressione frazionata            68 

6.10 L’operatore e il “terzo punto”              70 

6.11 Gli effetti della Calatonia e del tocco             71 

6.12 Piano emotivo                 72 

6.13 Produzione e/o diminuzione degli ormoni             72 

6.14 L’attenzione tattile dell’operatore              73 

6.15 L’immagine di sé                74 

6.16 Il principio del minimo stimolo              74 

CAPITOLO VII         76 

Sperimentazione Infanzia 

7.1 Calatonia progetto infanzia               76 

7.2 Setting                  78 

7.3 Tecnica                  79 

7.4 I bambini                  88 

7.5 L’esperienza come operatrice              91 



	 3	

CAPITOLO VIII          94  

Sperimentazione Sig. A. 
8.1 Calatonia: l’alba di una nuova consapevolezza di sé            94 

8.2 Dati                   94 

8.3 Tecnica                   96 

8.4 Feedback del cliente e osservazioni               97 

8.5 L’esperienza come operatrice               99 

CAPITOLO IX         101 

Sperimentazione V. 
9.1 Scoppiare la “bolla dorata” per Vivere           101 

9.2 Dati                101 

9.3 Tecnica                103 

9.4 Feedback della cliente e condivisioni           104 

9.5 Esperienza come operatrice             113 

Conclusioni         119 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 4	

INTRODUZIONE 

 

La figura del Naturopata nel riequilibrio della persona 

 

I campi di grano non mi ricordano nulla. E questo è triste! Ma tu hai i capelli 

color dell’oro – disse la volpe – allora sarà meraviglioso quando mi avrai 

addomesticata. Il grano che è dorato mi farà pensare a te. E amerò il rumore 

del vento del grano… 

Antoine de Saint-Exupéry, Il Piccolo Principe 

 

 

 



	 5	

L’affermazione della volpe, amica del Piccolo Principe, racchiude ciò che la mia 

dissertazione si propone di dimostrare su basi sperimentali e scientifiche, ossia 

quanto l’esperienza umana influisca sulla percezione del mondo interiore ed 

esteriore. Si tratta di un vero e proprio viaggio molto affascinante e avvincente 

nelle Neuroscienze Cognitive, un immergersi nelle scoperte degli ultimi 

trent’anni che ci svelano, solo parzialmente, la bellezza del cervello umano e le 

sue funzioni. Il viaggio è continuato nel cercare di comprendere come la 

Calatonia, tecnica di tocco sottile, agisca sull’essere umano attraverso una 

sperimentazione durata tre mesi su due soggetti adulti, di sesso ed età diverse, 

e su un gruppo di bambini di un progetto di Outdoor Education, con età 

compresa tra i tre e i cinque anni. 

Questo lavoro mi ha permesso di mettere in luce quanto il cervello umano, 

grazie alla sua plasticità e alla straordinaria capacità di rigenerarsi attraverso le 

interconnessioni di reti neuronali, sia in grado di contenere e mettere in 

comunicazione tutti i livelli dell’essere umano, dal fisico, mentale, emotivo e 

persino spirituale all’Universo intero, per essere contenuto in esso e contenerlo 

allo stesso tempo.  

Quest’ultima affermazione ci rimanda alla visione interscalare dello scienziato e 

ricercatore Hartmut Müller, secondo la quale, nella visione della vita l’essere 

umano è una parte molto importante dell’Universo. E’ attraverso l’uomo che 

l’universo si osserva, si conosce e sviluppa l’autocoscienza. L’uomo è parte di 

questo Universo; possiamo definire l’uomo come una struttura complessa o un 

processo che si incorpora nei processi in scale maggiori e che, nello stesso 

tempo, incorpora strutture e processi in scale minori.  

La poetessa statunitense Emily Dickinson scriveva: “ Il Cervello è più ampio del 

cielo, perché, se li metti fianco a fianco l’uno l’altro conterrà con facilità, e te in 

aggiunta”. 

Se proviamo a chiudere gli occhi e immaginare una notte serena, illuminata da 

un cielo pieno di stelle, ci meravigliamo pensando ai miliardi di galassie che 

ruotano e ci stupiamo della bellezza dello spettacolo che sta sopra la nostra 

testa.  



	 6	

Grazie alla visione interscalare e alle neuroscienze, sappiamo che quella 

stessa meraviglia dell’universo è dentro di noi, perché quei miliardi di stelle non 

sono solo sulla nostra testa ma anche dentro e che, quelle stelle si chiamano 

neuroni e, connesse tra di loro grazie alle sinapsi, sono una rappresentazione 

reale del nostro cervello.  

Dall’azione di queste stelle nasce tutto ciò che ci caratterizza come esseri 

umani: chi siamo, come agiamo, perché ci innamoriamo, la nostra coscienza, i 

nostri pensieri, le nostre percezioni fisiche e ciò che noi chiamiamo mente. 

Questa visione e le innumerevoli scoperte dei Neuroscienziati, potrebbero 

essere la chiave per attivare quel processo di guarigione, che passa attraverso i 

livelli dell’uomo e che ci guida verso uno stato più profondo di guarigione, 

indipendentemente dalla presenza o meno della malattia del corpo fisico. 

In tutto ciò, la figura del Naturopata assume un ruolo cruciale perché deputato 

ad essere un facilitatore di processi, un mediatore o ancor di più un Educatore. 

Il Naturopata è colui che, citando la frase della Volpe nel Piccolo Principe, 

“addomestica” nel senso di educare (da educere: trarre fuori) il proprio cliente 

all’ascolto di sé, a riconnettersi con se stesso, ad individuare la parte o le parti 

sofferenti e ad integrarle in un processo armonioso, ripristinando una 

comunicazione fluida tra queste parti e attivando il processo di autoguarigione e 

pacificazione interiore. 

Il Naturopata è una figura professionale che conosce molto bene i vari regni 

della natura e tutti i rimedi che provengono da esso come la Fitoterapia, la 

Cristalloterapia, i Fiori di Bach, l’Idroterapia e tanti altri, possiede una cultura 

approfondita sulle medicine tradizionali, sul biocampo umano, sulle tecniche di 

counseling naturopatico, sul corpo umano attraverso lo studio dell’Anatomia, la 

Fisiologia, la Semeiotica e la PNEI.  

Può specializzarsi in tecniche manuali come la Riflessologia Plantare e di 

osservazione come l’Iridologia, da’ consigli su come riequilibrare le abitudini 

alimentari e migliorare il rapporto col cibo, applica tecniche di tocco sottile come 

la Calatonia, fa uso delle visualizzazioni e delle tecniche di riequilibrio 

energetico come la Meditazione. Può utilizzare il Suono, il Colore, la Luce ed è 



	 7	

in grado di suggerire piccoli rituali naturopatici e sostenere il cliente 

nell’interpretazione autonoma del Simbolo come elemento comunicativo. 

Questo è un elenco ridotto di ciò che può fare il Naturopata perché sappiamo 

che i mezzi a sua disposizione sono molteplici e che, un aspetto fondamentale, 

è essere egli stesso un esempio per il proprio cliente.  

Un operatore che lavora nell’ambito del benessere e nella relazione d’aiuto non 

deve mai dimenticare di lavorare su di sé, di avere un rapporto armonioso con i 

vari regni della natura e con il proprio mondo interiore. 

Il suo compito è di trasmettere al cliente serenità, accoglienza, empatia, 

cercando di creare un ambiente di non giudizio e biasimo, dove non vi sono 

diagnosi e dove si è in grado di “inviare” il cliente da un altro professionista, 

qualora ci si rendesse conto che il disagio non rientri nell’ambito di competenza 

naturopatico, facendo sempre attenzione a non urtare la sua sensibilità.  

Alla luce di quanto sopra, il Naturopata con le sue tecniche aiuta il cliente a 

trasmettere al corpo l’esperienza, che diventa indispensabile per una nuova 

riprogrammazione “neurale”, secondo la visione delle Neuroscienze, e avviare 

quei cambiamenti biochimici e fisici che si riflettono nel corpo e nella vita 

dell’uomo, affinché si possa creare una realtà interna migliore e di conseguenza 

migliorare la realtà esterna.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 8	

CAPITOLO I 

 

Nuovi paradigmi scientifici: Neuroscienze e Visione Interscalare 

 

Colui che vede in se stesso tutte le cose è al tempo stesso tutte le cose. 

Giordano Bruno 

 

1.1 Neuroscienze 

 

Grazie alle Neuroscienze oggi siamo in grado di potere dimostrare 

scientificamente come alcune tecniche legate al tocco sottile, alla meditazione o 

tecniche di riequilibrio energetico, possano avere un effetto positivo sul cervello 

umano e sulla capacità di risposta a certi impulsi.  

Le neuroscienze rappresentano lo studio scientifico del sistema nervoso, 

ambito nel quale sono coinvolte l’anatomia, la biologia molecolare, la 

matematica, la medicina, la farmacologia, la fisiologia, la fisica, l’ingegneria e la 

psicologia.  

Il termine neuroscienze deriva dall’inglese “neurosciences”, neologismo coniato 

dal neurofisiologo americano Francis O. Schmitt. Egli sostenne che se si voleva 

ottenere la totale comprensione della complessità del funzionamento cerebrale 

e mentale dovevano essere rimosse tutte le barriere tra le diverse discipline 

scientifiche, unendone le risorse. Questo concetto, che ha portato a risultati 

scientifici straordinari negli ultimi trent’anni, ci riconduce alla visione ampia ed 

inclusiva che il Naturopata ha dell’essere umano, composto da livelli più o 

meno sottili (fisico, eterico, emotivo, mentale e spirituale) all’interno di un 

ambiente relazionale. 

Secondo le neuroscienze, le rappresentazioni mentali sono modelli di attività 

neurale e l’inferenza, o ragionamento deduttivo, consiste nell’applicazione di tali 

modelli alle diverse situazioni per affrontarle e risolverle. Le neuroscienze 



	 9	

indagano sullo sviluppo, la maturazione ed il mantenimento del sistema 

nervoso, la sua anatomia, il funzionamento, le connessioni tra le diverse aree 

cerebrali e i comportamenti manifesti. Si occupano non solo di comprendere 

come lavora il sistema nervoso di un individuo sano, ma anche, di individui con 

patologie più o meno gravi. Il funzionamento cerebrale deficitario si presenta 

attraverso dei disturbi dello sviluppo, psichiatrici e neurologici.  

Oggi l’obiettivo principale delle neuroscienze è di prevenire il verificarsi di 

disfunzioni e di curare queste ultime attraverso una serie di compiti riabilitativi. 

Le principali branche delle neuroscienze sono la Psicobiologia che consiste 

nello studio e applicazione della biologia nei processi psicologici e 

comportamentali; le Neuroscienze cognitive che si occupano dello studio dei 

substrati biologici, neurologici e cerebrali che sono implicati nelle diverse 

funzioni e processi mentali cognitivi, come ad esempio la memoria, l’attenzione 

e le funzioni esecutive; le Neuroscienze affettive che studiano i meccanismi 

neuronali e cerebrali che si attivano in relazione all’insorgenza dei processi 

emotivo-affettivi e motivazionali; la Neuropsicologia che studia l’espressione 

comportamentale di una serie di deficit cerebrali; le Neuroscienze 

computazionali che applicano i modelli matematici per meglio comprendere i 

meccanismi che sottendono il funzionamento del cervello e del sistema 

nervoso; la Neurolinguistica che si occupa di studiare i correlati anatomo-

fisiologici cerebrali del linguaggio e dei suoi deficit; infine le Neuroscienze 

cellulari e molecolari che analizzano i meccanismi con cui i neuroni si 

sviluppano e come i cambiamenti genetici influenzino le funzioni biologiche, a 

livello cellulare studia  la morfologia e fisiologia dei neuroni.  

Le tecniche maggiormente utilizzate dai neuroscienziati per i loro esperimenti  

sono le tecniche di neuroimaging come la Risonanza magnetica funzionale 

(RMF), la Tomografia assiale e emissione di Positroni (PET), la Magneto 

Encefalografia (MEG), la Stimolazione Magnetica Transcranica (TSM).  

 

 

 



	 10	

1.2 Il cervello e il Sistema Nervoso 

 

Già dall’antichità, nel 322 a.C., Aristotele si chiedeva se fosse il cuore o il 

cervello la sede della mente, individuando che i battiti del cuore seguono il 

flusso delle emozioni e della mente. Il cervello, infatti, veniva considerato un 

radiatore, specializzato nel raffreddare il sangue che le nostre emozioni fanno 

ribollire. Eppure grazie alle osservazioni dei terapeuti egizi, nell’antichità il 

medico greco Ippocrate intorno al 400 a.C. , aveva visto giusto: è il cervello, e 

non il cuore, che pensa, che ragiona e che si commuove. Le sue malattie 

possono paralizzare, far perdere l’uso della parola o rendere epilettici, la 

“malattia sacra” che la medicina ayurvedica indiana conosceva da secoli perché 

frutto, secondo la loro credenza, dell’ira di Dio. Oggi, grazie alla “Coerenza 

Cardiaca”, tecnica volta a regolare la variabilità della frequenza e del ritmo 

cardiaco e influenzare così il sistema nervoso centrale tramite l'interazione 

col sistema nervoso autonomo (il nervo vago, in particolare), si è raggiunta la 

sintesi tra il collegamento cuore-cervello a cui aspiravano i medici e scienziali 

dell’antichità.  

Dobbiamo, senza dubbio, la prima comprensione del funzionamento del 

cervello umano a Galeno e alla Medicina Tradizionale Mediterranea con la 

prima classificazione degli Umori e, durante il periodo del Rinascimento, la 

suddivisione del cervello in tre ventricoli: il primo sede dei cinque sensi e ciò 

che ci rimandano in termini di immaginazione, il secondo al pensiero e alla 

previsione e l’ultimo ai ricordi.  

Dopo secoli di ricerche scientifiche, siamo giunti alla comprensione che il 

Sistema Nervoso è caratterizzato da una serie di elementi di tipo anatomico-

funzionale bipolare con la suddivisione dei due emisferi. Il destro che muove la 

parte sinistra del corpo e che caratterizza l’area non-verbale, sintetica, 

concreta, analogica, atemporale, non-razionale, spaziale, intuitiva e olistica. Il 

sinistro che muove la parte del corpo destra verbale, analitica, simbolica, 

astratta, temporale, razionale, non-spaziale, logica e lineare. Il Naturopata, che 

attinge anche dalle medicine tradizionali e ha una visione inclusiva ed integrata 



	 11	

dell’essere umano, riconosce immediatamente nella bipolarità la simbologia del 

maschile e del femminile, dello Yin e dello Yang, dove, per i soggetti destrimani, 

la parte sinistra del cervello rappresenta il maschile, la contrazione, il pesante, il 

caldo, il duro, il dorso, l’animale, l’aggressivo, l’attivo, l’estroversione e la Vita. 

Di contro, la parte destra corrispondente al lato sinistro del corpo e ci rimanda al 

femminile, all’espansione, al leggero, al freddo, al tenero, al ventre, al vegetale, 

al rilassato, al passivo, all’introversione e alla morte.  

Ciò è di estrema importanza perché, come vedremo nei capitoli successivi, 

quando si applicheranno delle tecniche di tocco sottile come la Calatonia, le 

sensazioni che emergono possono, in chiave simbolica, comunicarci la parte 

sofferente da integrare. L’unità funzionale del Sistema Nervoso è la cellula 

nervosa chiamata neurone, che tra tutte le cellule del corpo umano è tra le più 

stabili. Esso viene sempre accompagnato da “cellule di supporto” chiamate glia, 
fondamentali per il nutrimento delle cellule nervose. Fino ai 28 anni circa 

abbiamo nel nostro cervello almeno 100.000-300.000 miliardi di neuroni, pare 

che dopo i 28 anni l’essere umano perda 50.000 neuroni al giorno. Il neurone è 

costituito da tre elementi: i dendriti che sono dei prolungamenti afferenti che 

portano gli input provenienti dai neuroni circostanti; il corpo cellulare; e gli 

assoni che sono dei prolungamenti efferenti, ovvero che portano l’output dal 

corpo cellulare al dendrite di un neurone vicino. I neuroni tra di loro non sono 

collegati anatomicamente ma attraverso un minuscolo spazio tra il dendrite e 

l’assone, che si chiama sinapsi. Il messaggio avviene attraverso sostanze 

chimiche, i neurostrasmettitori, che stabiliscono il “ponte”. I nervi periferici e 

fasci nervosi all’interno del cervello sono costituiti da fibre che a loro volta sono 

avvolte da una sostanza grassa che si chiama mielina, con una funzione 

protettiva e che permette la trasmissione dell’impulso nervoso dalla nascita fino 

ai 20 anni di età.  

I neuroni, quindi, costituiscono una rete mirabile di interconnessioni che il più 

sofisticato computer non è in grado neanche lontanamente di imitare. 



	 12	

 

L’impulso nervoso biolelettrico è innescato da una differenza di potenziale 

generata dalle cariche elettriche degli ioni Na+, K+, Ca+, man mano che questo 

impulso si diffonde lungo la fibra si depolarizza e si annulla la differenza di 

potenziale per rendere il neurone pronto a rispondere ad un nuovo stimolo. 

Questo processo, in un soggetto sano, avviene ad una velocità altissima ed è 

legato alla trasmissione di informazione da un neurone all’altro attraverso le 

sinapsi ad opera dei neurotrasmettitori. Lo stimolo che arriva al neurone può 

essere di diversa intensità ma la risposta che esso da’ è sempre quella 

massima che può dare, questa legge viene chiamata del tutto e del nulla. Se lo 

stimolo ha superato la soglia minima indispensabile, la risposta non varia, è 

garantita. 

Gli input e gli stimoli che arrivano dai cinque sensi attivano una risposta 

motoria, ovvero un output automatico o volontario, utilizzando le 4 vie efferenti 

con diverse funzioni: Sistema piramidale che determina la forza muscolare, il 

sistema prassico che regola la successione spazio-temporale dei movimenti, il 

sistema extrapiramidale che determina la velocità del movimento e il sistema 

cerebellare che regola la precisione del movimento. All’interno del Sistema 

Nervoso Centrale, oltre alle aree afferenti ed efferenti, esistono delle 

localizzazioni cerebrali, le più importanti riguardano il linguaggio, in particolare 

l’area di Broca che presiede l’emissione della parola e l’area di Wernicke che 

presiede la comprensione della parola ascoltata. Questi due importanti centri si 

trovano nell’encefalo, nell’emisfero sinistro. I due emisferi sono collegati tra loro 

da un “ponte”, che viene chiamato il corpo calloso. Nell’encefalo troviamo 



	 13	

anche una sostanza grigia composta prevalentemente da corpi cellulari 

neuronali e dendriti che trasmettono le informazioni, e da una sostanza bianca 

costituita da assoni che sono le “vie di collegamento”. Nella sezione sagittale 

mediana troviamo due ghiandole endocrine situate nel cranio, la pituitaria o 

ipofisi e la pineale o epifisi. Il mesencefalo, regione più piccola del tronco 

encefalico sede delle funzioni visive, il ponte di Varolio e il bulbo (o midollo 

allungato) formano il tronco cerebrale che continua fino alla colonna vertebrale. 

La corteccia cerebrale è la sede delle più elevate funzioni mentali, le percezioni 

e coscienza di sé. Essa si suddivide in quattro lobi: frontale, parietale, 

temporale ed occipitale. L’essere umano ha una corteccia cerebrale molto 

sviluppata, secondo solo al delfino.  

 

 

 

Oltre al SNC, esiste anche un Sistema Nervoso Autonomo, composto dal 

Sistema Simpatico e Parasimpatico che regola il funzionamento di tutti gli 

organi interni. Esso costituisce la vita vegetativa che funziona 

indipendentemente dalla nostra volontà. Vago e simpatico influenzano e sono 

influenzati dallo stato emotivo e possono essere influenzati volontariamente. Il 

Sistema Nervoso Autonomo è di grande importanza per tutte quelle funzioni 

fisiologiche che ci permettono di sopravvivere in salute, esso agisce per il bene 

comune del corpo fisico, emotivo, mentale e spirituale. Il sistema vagale o 



	 14	

parasimpatico inibisce, calma, rilassa, il sistema simpatico eccita, da’ vitalità, 

attiva. Questi due sistemi si alternano nella vita dell’essere umano. Il nervo 

vago è il ponte tra il cervello allungato e gli organi toracici e addominali, esso è 

il decimo nervo cerebrale che parte dall’encefalo e attraverso le ossa craniche 

giunge nel tronco fino alla cavità addominale.  

La funzione del nervo vago è di regolare gli organi interni, è uno dei nervi più 

lunghi del nostro corpo e fornisce fibre parasimpatiche ai vari muscoli e organi. 

La funzione più importante è quella di essere responsabile della frequenza 

cardiaca, regola i movimenti dello stomaco e dell’intestino nella digestione, 

stimola la produzione di acido gastrico, controlla la sudorazione e alcuni 

movimenti della bocca. Esso grazie alle ramificazioni efferenti attraverso il 

midollo, informa il tronco e il sistema limbico sulle funzioni vitali come il piacere, 

il gusto, la fame e la sete. Pertanto, il sistema limbico, preposto, all’espressione 

dell’emozione regola la sua attività e quindi il battito cardiaco, la salivazione, la 

deglutizione, la digestione e soprattutto le funzioni vitali. Nel cervello limbico 

esiste una piccola area chiamata Amigdala che ha un ruolo chiave nella 

formazione e nella memorizzazione dei ricordi associati ad eventi emotivi; 

responsabile del condizionamento della paura; partecipa all’elaborazione di 

stati emozionali come la rabbia, la felicità, la tristezza, l’aggressività ed evoca il 

ricordo di ciò che ha causato un’emozione come, ad esempio, il dolore. Svolge 

un ruolo importante anche nelle reazioni emotive, nei processi di memoria, nel 

comportamento e nell’olfatto. Un’altra area molto affascinante del cervello 

umano è l’Ippocampo che svolge un ruolo importante nell’apprendimento e 

nella memoria. Entrambe le strutture sono molto vicine e alcune volte le nostre 

reazioni sono date direttamente dall’interazione tra queste due aree, saltando la 

corteccia cerebrale. Queste sono reazioni automatiche che si sono formate 

negli anni a seguito di una ricezione subconscia di atteggiamenti e 

dell’ambiente familiare. Tale funzione crea delle risposte psichiche agli istinti di 

base, che possono sfociare in ansia (procurarsi il cibo), senso di allarme (perdo 

la vita), inadeguatezza (non soddisfare i bisogni primari) e che corrispondono 

agli istinti base: 

v Istinto di sopravvivenza 



	 15	

v Istinto di procreazione 

v Istinto di autoaffermazione 

v Istinto gregario 

v Istinto di ricerca 

 

Infine, abbiamo il sistema nervoso periferico che è costituito dalla rete di nervi 

afferenti ed efferenti che innervano il corpo umano, in particolare la cute, i 

muscoli e l’apparato osteo-articolare. A seconda della zona, i nervi si 

distinguono in nervi cranici (12 paia) e nervi spinali (31 paia). I gangli nervosi 

sono dei raggruppamenti di neuroni, addetti alla ricezione delle informazioni dai 

recettori. Il sistema nervoso periferico si suddivide in sistema sensoriale e 

sistema motorio. 

Questa breve esposizione di come funziona il cervello umano, ci fa 

comprendere l’interconnessione tra tutte le sue parti e i livelli dell’uomo, dal 

funzionamento fisico e quindi fisiologico del corpo umano, all’implicazione dello 

stato emotivo, all’efficienza della nostra mente, fino al livello energetico che gli 

orientali identificavamo nella colonna vertebrale con il posizionamento dei 

Chakra, punti energetici, che fisiologicamente connettono, attraverso il midollo 

spinale, il Sistema Nervoso Centrale al resto del corpo.  

 

 

 



	 16	

1.3 Il cervello nella visione interscalare 

 

Nella visione interscalare, l’essere umano è uno spettro di onde con una sua 

specifica frequenza, lunghezza d’onda e modulazione che si colloca in un 

sistema con frequenze più alte e basse.  

Attraverso questo nuovo paradigma, si passa ad una visione dell’uomo non più 

isolata, ma inclusa in un sistema chiamato Universo. 

Lo scienziato matematico Hartmut Müller, ci dimostra scientificamente come 

l’essere umano, secondo la visione interscalare, sia un sistema incorporato in 

un sistema più grande, e allo stesso tempo è costituito da un insieme di sistemi 

più piccoli (apparati, organi, tessuti, cellule, atomi…). In altre parole, ogni scala 

incorpora scale più piccole e, a sua volta, è incorporata da scale più grandi.  

Essendo l’essere umano nella visione olistica, parte integrante dell’Universo, 

dobbiamo scegliere un’unità di misura universale per misurare, non solo le 

strutture che lo formano, ma anche i processi che descrivono la sua fisiologia. Il 

Frattale Fondamentale è questa unità di misura e si crea dall’oscillazione dei 

due metronomi dell’Universo, che sono l’elettrone e il protone, uniche frequenze 

stabili in natura.  

Tali frequenze e le loro armoniche, le troviamo nel canto degli uccelli nel suono 

dell’oceano, nel movimento dei pianeti del sistema Solare, nel ritmo del battito 

del cuore, le troviamo in tutto.  

“Ogni volta che troviamo l’indirizzo di una struttura o un processo nel Frattale 

Fondamentale, dovremmo ricordare che quella posizione è come una fotografia 

istantanea, ci permette di definire le proprietà del processo e ci aiutano a 

comprendere come possiamo collaborare, come naturopati con il processo in 

atto”. 

Questa citazione della Dott.ssa Leili Khosravi ci riporta al dinamismo su cui si 

fonda la vita e su cui il Naturopata dovrebbe basare il proprio lavoro.  



	 17	

L’indirizzo del FF si ottiene attraverso dei calcoli matematici ottenuti da una 

frazione la cui costante è il numero di Eulero en = 2.718 che costituisce la base 

elevata ai numeri interi. 

Conoscere l’indirizzo di una misurazione nel FF ci permette di accedere non 

solo alle proprietà, ma anche alle possibilità di comunicazione e risonanza 

interscalare e la loro fase di sviluppo. 

Apprendere le proprietà del FF è importante al fine di individuare la posizione 

della struttura oppure il processo che stiamo studiando. Quando una struttura o 

processo si trova nel Nodo significa che è un in una fase dinamica,con alta 

probabilità di comunicazione e quindi anche soggetto a cambiamento, esso 

descrive stabilità. 

L’area Verde significa equilibrio, ma anche complessità del processo. 

Il Gap rappresenta il vuoto e, in questo caso, una maggiore sensibilità ad 

essere influenzati da fattori esterni. 

I processi che occupano un’area di confine sono molto complessi perché la 

lunghezza della frazione continua è lunga. Se, in particolare, riguarda l’area 

verde la loro complessità è massima. 

Nel FF ogni linea è una frequenza dell’oscillazione dello spazio e del tempo, 

quindi della luce. Usando il FF come unità di misura, la posizione di un oggetto 

misurato, definisce la posizione della luce e, per meglio dire, una delle proprietà 

della luce.  

Se il processo ha una risonanza elettronica, il Nodo sarà di colore rosso e fa 

riferimento all’aspetto sottile e quindi della Coscienza, mentre se il Nodo è blu 

avrà una risonanza protonica, legata più all’aspetto concreto della Materia. 

 



	 18	

 

 

Come si vede dall’immagine sopra, l’attività del cervello è collegata alle onde 

Theta e si trova nel nodo rosso 54. L’elettroencefalogramma (EEG) è la 

registrazione dell’attività bioelettrica del cervello. Durante l’attività di veglia le 

onde dette Beta che si registrano hanno una frequenza maggiore di quelle a 

riposo dette Alfa e ancora di più di quelle durante il sonno (Theta e Delta). Nel 

FF si accerta che le onde Theta vanno in risonanza con i Pianeti Giove e 

Saturno, i due giganti gassosi del Sistema Solare. 

Con l’EEG è possibile individuare quando una persona sogna, perché l’attività 

bioelettrica torna a essere rapida e deriva dai movimenti degli occhi che 

seguono la “messinscena” del sogno (Rapid Eye Movement, fase REM). Inoltre, 

oggi registriamo anche le onde Gamma, su bande frequenziali maggiori che 

vanno da 31 a 60 Hz, che caratterizzano gli stati di particolare tensione, o 

elaborazione intensa su informazioni ricevute, indice di attività interemisferica 

tra le due aree del cervello che non sono normalmente connesse tra loro.  

 



	 19	

Il logaritmo 54 nel FF, oltre a rappresentare  Giove, Saturno e l’attività del 

Cervello, è il Nodo su cui si trovano pure l’epifisi, l’ipofisi e la tiroide. 

Possiamo, quindi, definirlo un logaritmo di alto livello gerarchico (divisibile 3 

volte per 3), come il logaritmo 27 dove giace lo zigote, poiché coinvolge organi 

e centri energetici gerarchicamente molto importanti non solo sul piano della 

sopravvivenza, ma anche dal punto di vista psico-spirituale.  

Pertanto, come vedremo più avanti, la Calatonia e la Meditazione che ci 

portano ad uno stato di rilassamento che oscilla tra i 7 e i 19 Hz, frequenza 

sospesa tra le onde Alpha e le onde Theta, rappresentano delle tecniche 

riequilibranti dal punto di vista fisiologico delle ghiandole sopracitate e delle 

funzioni e connessioni con i due giganti gassosi. 

Il sistema nervoso, in una visione olistica, ha un ruolo cruciale nei meccanismi 

di comunicazione tra i vari livelli (fisico, eterico, emotivo, mentale, 

spirituale),apparati e sistemi. Rappresenta il “centro” di questa grande struttura 

organizzata che è il corpo umano a immagine e somiglianza di un Universo 

ricco e prezioso, del quale fanno parte il Pianeta Terra, il Sistema Solare, il 

Regno animale e minerale. 

Nella visione interscalare dell’uomo, la malattia è definita come un’interruzione 

o distorsione delle linee di comunicazione tra le scale dell’essere e la salute è il 

risultato di un processo di risonanza tra le varie scale dell’essere. (L. Khosravi, 

H. Müller). 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 20	

Capitolo II 

Neuroplasticità  

 

2.1 Il cervello Plastico 

 

Il concetto di plasticità cerebrale è di enorme interesse negli ultimi decenni, non 

solo tra i neuroscienziati, ma anche dalla gente comune. 

Il termine deriva dal greco plastos che significa plasmato/modellato. 

La plasticità neuronale si riferisce all’incredibile ed intrinseca capacità del 

sistema nervoso di modificare i propri circuiti, sia dal punto di vista strutturale 

che funzionale, proprio in funzione dell’esperienza, al fine di apprendere 

informazioni sull’ambiente oppure, nel caso di danni cerebrali, per ripararli. 

Eric Kandel, uno dei padri delle neuroscienze moderne, afferma: “siamo ciò che 

siamo in virtù di ciò che abbiamo imparato e ricordiamo”. Se il nostro cervello, 

quindi, non avesse questa speciale proprietà nel corso dello sviluppo, il nostro 

comportamento sarebbe rigido, sempre uguale e stereotipato, non saremmo in 

grado di apprendere e diventeremmo degli esseri senza memoria. 

Tale capacità è un elemento chiave nei processi di sviluppo cerebrale durante 

l’età evolutiva, ma entra anche in gioco in risposta a cambiamenti fisiologici 

come l’invecchiamento oppure nei casi di patologie neurologiche e/o danni 

cerebrali (per esempio demenze, tumori cerebrali o ictus). 

I meccanismi principali alla base della plasticità coinvolgono sia le modifiche 

dell’efficienza di trasmissione tra le sinapsi (ovvero i collegamenti tra i neuroni) 

sia la creazione di nuove sinapsi, attraverso un processo che viene definito 

plasticità sinaptica. L’esperienza esterna genera un cambiamento dell’attività 

elettrica (nervosa) cerebrale che, a sua volta, modifica l’efficacia della 

trasmissione sinaptica, promuovendone un potenziamento o una riduzione. In 

quasi ogni struttura cerebrale, una coppia o un gruppo di neuroni possono 

rafforzare le loro interconnessioni quando sono attivi ripetutamente nello stesso 



	 21	

momento, in maniera sincrona. Questo principio è noto come la Legge di Hebb, 

dallo psicologo canadese che nel 1949 formulò il primo modello formale dei 

meccanismi dell’apprendimento. 

In questo modo si determina, in risposta all’esperienza, la modificazione della 

funzionalità di un circuito neuronale. Alcune modifiche sono rapide, transitorie e 

reversibili e servono per ottimizzare le risposte comportamentali. Si pensi, per 

esempio, a quando bisogna ricordare un’informazione nell’immediato come 

ricordare un numero di telefono a memoria e “trasportala” per qualche istante 

nel magazzino della memoria di lavoro, dal quale sparirà non appena non sarà 

più necessaria. 

Se la modificazione dell’efficacia sinaptica è duratura nel tempo (modifiche a 

lungo termine), ne consegue un cambiamento duraturo a livello anatomico e 

funzionale dei circuiti stessi. 

Il primo a parlare di plasticità fu però lo psicologo William James, che, partendo 

dallo studio del comportamento umano, nella sua opera The Principles of 

Psychology del 1890, descrisse il concetto di plasticità come alla base del 

processo di apprendimento.  

I due scienziati che diedero un contributo importante e prestigioso per le 

neuroscienze moderne furono i neuroanatomisti, l’italiano Camillo Golgi e lo 

spagnolo Santiago Ramon y Cajal, i quali nel 1906 ricevettero il Premio Nobel 

per la fisiologia e la medicina “come riconoscimento per i lavori svolti sulla 

struttura del sistema nervoso”. Dobbiamo senz’altro la scoperta della tecnica 

cromo-argentinica, nota anche come reazione nera, al pavese Golgi, tecnica 

che permetteva una colorazione selettiva sia delle cellule sia delle fibre nervose 

delle varie sezioni del cervello e del midollo spinale. Ciò permise 

l’individuazione dei vari elementi che formano la fitta rete del sistema nervoso. 

Ramon y Cajal, invece, adottando il metodo ideato dal suo collega e amico 

italiano, dimostrò in modo irrefutabile la validità della teoria neuronale che 

riconosceva nella cellula nervosa l’unità elementare del sistema stesso 

connessa per contiguità e non per continuità con gli altri neuroni. Studiando 

l’organizzazione del sistema nervoso Ramon y Cajal, disegnava le 



	 22	

interconnessioni neuronali indicando con delle frecce la direzione che segue 

l’impulso nervoso. Emesso dal corpo cellulare, il messaggio percorre l’assone, 

raggiunge le sinapsi e le oltrepassa per influenzare altri neuroni. Ancora oggi i 

disegni di Santiago Ramon y Cajal appassionano le nuove generazioni di 

studiosi perché illustrano la bellezza dei neuroni, da lui amorevolmente 

soprannominati le “farfalle dell’anima”. 

 

 

Sebbene i due neuro-anatomisti avessero svolto delle scoperte importanti sulla 

struttura del sistema nervoso, a quei tempi erano, però, convinti che i neuroni 

morissero irreversibilmente col passare del tempo. Bisognerà attendere gli anni 

‘50-‘60 del secolo scorso per avere delle teorizzazioni e sperimentazioni sul 

concetto di plasticità cerebrale. 

 

2.2. Plasticità cerebrale e influenze ambientali 

 

Un concetto fondamentale connesso alla neuroplasticità, emerso dalle ricerche 

degli scienziati Hubel e Wiesel Nobel per la medicina nel 1981, riguarda quello 

del periodo critico. Si tratta di una finestra temporale precisa, nel periodo di 



	 23	

sviluppo del bambino, caratterizzata da alti livelli di plasticità cerebrale grazie 

all’esposizione a stimoli specifici e rilevanti per una certa funzione stessa. In 

questa fase, l’esperienza agisce modificando attivamente la struttura e le 

funzioni dei circuiti nervosi in modo da renderli capaci di rappresentare il mondo 

esterno in maniera congrua e di rispondere agli stimoli mediante comportamenti 

adattivi. Negli anni ’60 i due scienziati dimostrarono, infatti, che la privazione 

della vista durante lo sviluppo post-natale alterava in modo irreversibile la 

capacità di elaborare le immagini in gattini con un occhio cucito 

chirurgicamente, e quindi deprivato della vista, per un massimo di 3 mesi dalla 

nascita. Il fenomeno veniva osservato anche nei bambini cresciuti con disturbi 

visivi, come ad esempio la cataratta congenita. 

Ciò dimostra che l’ambiente esterno gioca un ruolo cruciale nell’influenzare la 

plasticità del cervello in crescita. La neuroplasticità è strettamente legata ai 

processi di sviluppo del cervello nei primi anni di vita poiché entra in gioco 

l’elaborazione delle informazioni sensoriali (vie visive, uditive, motorie) che 

sono alla base del meccanismo di apprendimento. Si pensi ad esempio ai 

fenomeni di discriminazione fenomenica che il cervello di un neonato utilizza 

per sviluppare il linguaggio. Indipendentemente dal luogo di nascita egli è in 

grado, attraverso un’esposizione appropriata alla stimolazione e frequenza, di 

apprendere qualsiasi lingua e, nel caso di esposizione ad un ambiente bilingue, 

di apprendere anche una seconda lingua in modo naturale. Questa facilità di 

apprendimento è un’altra dimostrazione dell’esistenza del periodo critico. Oltre 

agli studi di Hubel e Wiesel, Mark R. Rosenzweig e i suoi collaboratori, negli 

anni sessanta, indagarono il ruolo dell’ambiente esterno nel modellare 

l’architettura corticale e nel potenziare la plasticità, introducendo il paradigma 

dell’”arricchimento ambientale”. Nei modelli animali, in particolare nei ratti, 

l’arricchimento ambientale consiste nell’impiego di una combinazione di stimoli 

animati, inanimati e sociali. Lo scopo è quello di fornire all’animale un livello 

maggiore di stimolazione multisensoriale, cognitiva, fisica e di favorire la 

massima interazione sociale. 

Gli effetti benefici sul cervello dei ratti derivanti dall’arricchimento ambientale 

sono stati descritti a vari livelli. I principali sono: effetti a livello molecolare 



	 24	

(stimolazione dei fattori neurotrofici che guidano la crescita neuronale nella 

corteccia visiva), effetti a livello anatomico (aumento dello spessore corticale) e 

a livello comportamentale (aumento delle prestazioni di apprendimento e 

memoria). Adattando lo stesso paradigma sperimentale nell’uomo, si è 

osservato che il messaggio in neonati nati prematuramente accelera lo sviluppo 

cerebrale. In particolare, questa semplice azione, apparentemente del tutto 

insignificante, ha prodotto effetti inaspettati e sorprendenti tra cui una 

diminuzione del cortisolo, che è l’ormone dello stress, un aumento di peso, un 

aumento di produzione di fattori neurotrofici, un’accelerazione dello sviluppo 

dell’attività elettrica del cervello, ed infine uno sviluppo precoce della visione. 

 

2.3 Plasticità neurale in età adulta 

 

Se prima degli anni ’80 si pensava che la riorganizzazione anatomo-funzionale 

del cervello fosse ristretta ai primi anni di vita, perdendo oltretutto la possibilità 

di far nascere nuovi neuroni, e si esaurisse definitivamente nell’età adulta, 

recentemente si è osservato, anche grazie al contributo scientifico della 

neurobiologa italiana Premio Nobel per la Medicina Rita Levi Montalcini, che 

anche il cervello adulto, in determinate condizioni ha la possibilità di andare 

incontro a modifiche molto rilevanti. Le evidenze a favore di questa nuova 

prospettiva sono molteplici. 

Innanzitutto, oggi sappiamo che la neurogenesi o rigenerazione neuronale è 

presente anche nel cervello adulto, sebbene con un ritmo inferiore rispetto al 

cervello in crescita. Questo fenomeno è stato riscontrato soprattutto 

nell’ippocampo, che è una struttura coinvolta nei meccanismi di apprendimento 

e di memoria. Fu molto celebre l’esperimento che ha indagato la memoria 

visuo-spaziale nei tassisti londinesi, riscontrando una correlazione positiva tra il 

volume dell’ippocampo e gli anni di anzianità di servizio: i tassisti più esperti 

mostravano un volume ippocampale maggiore giacché avevano memorizzato 

più informazioni visive e spaziali rispetto ai tassisti meno esperti. 



	 25	

La seconda evidenza deriva dalla patologia e può essere riassunta in due 

parole: plasticità adattiva. Infatti, in seguito a lesioni cerebrali dovute ad episodi 

ischemici o tumori caratterizzati da una lenta crescita, anche un soggetto adulto 

è in grado di compensare una funzione persa oppure di massimizzare una 

funzione compromessa dalla malattia. Con le tecniche di neuroimmagine come 

la Risonanza Magnetica Funzionale, è stata dimostrata, nei soggetti colpiti da 

ictus, una riorganizzazione funzionale della corteccia motoria primaria, in cui 

aree motorie dell’emisfero controlaterale o aree motorie secondarie si attivano 

in modo da compensare la funzione compromessa. 

Tale potenzialità può essere sfruttata al meglio per favorire il recupero in 

seguito a danni cerebrali ed implementare programmi di riabilitazione 

personalizzati delle funzioni motorie e/o cognitive. 

Il recupero funzionale delle parti danneggiate post-malattia è reso possibile da 

un semplice fatto: noi non smettiamo mai di apprendere. Nonostante la velocità 

e l’efficienza di apprendimento diminuiscano nell’età adulta e con 

l’invecchiamento, il nostro comportamento può essere sempre modificato dalle 

esperienze che viviamo. Questo fenomeno prende il nome di plasticità 

comportamentale ed è strettamente connesso all’abilità dell’individuo di essere 

flessibile, ovvero alla capacità cognitiva di modificare strategie attentive, 

decisionali e comportamentali in un ambiente esterno nuovo e mutevole.  

Nei capitoli successivi ci si soffermerà su come le tecniche sottili, in particolare 

il “tocco sottile”, contribuiscano, attraverso nuove esperienze di percezione, alla 

riorganizzazione di nuove connessioni cerebrali. 

 

2.4 Rita Levi Montalcini e la Neuroplasticità 

 

Rita Levi Montalcini, neurobiologa italiana e Premio Nobel per la Medicina nel 

1986, è una delle figure più importanti per le sue scoperte sulla capacità del 

cervello di rigenerarsi, in particolare la sua scoperta più importante è stata 

l’NGF (New Growth Nerve), il Fattore di Crescita Nervoso. 



	 26	

Nel 1998, a 89 anni, Rita Levi Montalcini scrisse un saggio molto interessante 

dal titolo L’asso della manica a brandelli su come affrontare la senilità e questa 

fase della vita dell’essere umano, avvalendosi delle attività mentali e psichiche 

in proprio possesso. Il suo saggio prende spunto da un poema dello scrittore 

irlandese W.B. Yeats che recita: 

…l’anziano non è che un relitto umano, 

un abito a brandelli appeso ad un bastone, a meno 

che l’anima non batta le mani e canti, e canti 

sempre più forte, per ogni brandello del suo 

abito mortale. 

La scienziata, forte delle sue conoscenze scientifiche e delle proprie esperienze 

esistenziali, affronta la questione della “vecchiaia” dimostrando su basi 

tecnicamente inconfutabili quanto il cervello possa funzionare alla perfezione 

anche in tarda età. Tali riflessioni rifiutano le riflessioni consolatorie e i lugubri 

lamenti, spiegando come grazie alla plasticità neuronale il cervello supplisce 

alla perdita di una percentuale delle cellule cerebrali in base alle proprietà di 

quelle residue di compensare la diminuzione numerica con un aumento delle 

ramificazioni e l’utilizzo di circuiti neuronali alternativi. 

R. Levi Montalcini, nel paragrafo dedicato alla plasticità neuronale, asserisce 

che le proprietà del sistema nervoso centrale sono presenti in tutte le 

componenti, dall’unità elementare, il neurone, ai circuiti che interconnettono a 

breve e a lunga distanza vari settori del complesso nervoso cerebro-spinale, ai 

nuclei e unità operative dei centri cerebrali superiori. Inoltre, le loro componenti 

non sono fissate in maniera irreversibile nel programma genetico, perché si 

adeguano a sollecitazioni ambientali di notevole portata, non solo durante 

l’infanzia, ma con una certa incidenza anche nella fase senile. 

I due esempi che cita la scienziata sulla plasticità neuronale, sono pervenuti da 

esperimenti eseguiti in campi del tutto differenti. 

Il primo riguarda la scoperta della molecola proteica del NGF (Nerve Growth 

Factor) di cui si parlerà nel prossimo paragrafo, il secondo dimostra 



	 27	

l’importanza della funzione nella determinazione del normale decorso di fibre 

nervose in periodi precoci di sviluppo. Tale esperimento riguarda, come citato 

sopra, l’occlusione di un occhio in gattini neonati, che avrebbe compromesso la 

perdita della capacità visiva.  

Quando nel sistema nervoso centrale si verifica una parziale lesione dei circuiti 

neuronali, le cellule danneggiate muoiono e il tessuto precedentemente 

innervato da tali cellule viene a trovarsi in uno stato di parziale denervazione. In 

questa situazione, secondo i suoi studi, i neuroni non lesionati in prossimità 

delle cellule degenerate emettono dai loro assoni nuovi prolungamenti nervosi 

che, dirigendosi verso il tessuto denervato, vanno ad occupare le aree 

sinaptiche vacanti ripristinando gradatamente l’attività del circuito.  

Il processo riparativo si esplica al massimo grado nel periodo iniziale dello 

sviluppo postnatale e giovanile, si attenua nei periodi seguenti, permane negli 

stadi adulti e perdura anche nel periodo senile, seppure rivesta aspetti meno 

intensi che nei periodi iniziali della neurogenesi. 

T. Bliss e T. Lomo nel 1973, nel loro laboratorio a Oslo, dimostrarono che i 

neuroni dell’ippocampo hanno notevoli proprietà plastiche. La ripetuta attività di 

potenziali d’azione a livello sinaptico provoca un aumento della forza interattiva 

delle componenti pre e postsinaptiche. Questo rafforzamento è stato designato 

dagli stessi autori con la sigla LTP (Long Term Potentiation). Si tratta di un 

processo alla base dei fenomeni dell’apprendimento e della memoria. 

Un’altra dimostrazione, di cui ci parla Rita Levi Montalcini sulla plasticità 

neuronale, riguarda delle tecniche di visualizzazione non invasive in soggetti 

umani. Pare che l’organizzazione delle cellule della corteccia cerebrale e della 

loro distribuzione in varie parti del cervello, corrispondenti ad aree sensoriali o 

motorie, sia soggetta a modificazione a seguito dell’uso e disuso delle funzioni 

suddette. 

Tali aree sono rappresentate topograficamente da un’organizzazione definita 

con il termine mappa (visiva, somato-sensoriale e uditiva). L’informazione che si 

ricava dalla distribuzione spaziale delle ampiezze della corteccia può essere 

rappresentata con curve di livello analoghe a quelle di una mappa geografica. 



	 28	

Una mappa è una serie interconnessa di gruppi di neuroni che reagiscono 

selettivamente a determinate categorie elementari come movimenti e colori nel 

mondo visibile. Quando il cervello trasforma quasi istantaneamente i messaggi 

sensoriali in percezioni, la creazione di mappe implica la partecipazione 

collettiva di centinaia di gruppi di neuroni. Alcune categorizzazioni o rilevamenti 

hanno luogo in zone distinte e anatomicamente fissate della corteccia 

cerebrale. Ad esempio il sistema visivo possiede trenta mappe per la 

rappresentazione dei colori, di movimento, forma, ecc. 

L’organizzazione di queste mappe dipende normalmente dalla sequenza 

ordinata delle connessioni neuronali, da quelle della periferia alle sinaptiche e 

da queste ai bersagli successivi. 

Questi ultimi concetti sono di straordinaria importanza per i Naturopati che 

lavorano con il “tocco”, le meditazioni, le tecniche di visualizzazione guidata, 

con il colore o il suono giacché tali tecniche di riequilibrio, secondo questa 

teoria scientifica, vanno ad agire sulle percezioni del soggetto ricevente 

ampliando e modificando le mappe del suo sistema nervoso. 

Nel saggio L’asso nella manica a brandelli, R. Levi Montalcini continua con dei 

racconti molto affascinanti sulle vite di personaggi illustri molto longevi come 

Michelangelo Buonarroti, Galileo Galilei, Bertrand Russell, David Ben Guiron, 

Pablo Picasso. L’Epilogo si conclude con l’affermazione che l’antidoto alla 

vecchiaia è la consapevolezza delle formidabili capacità cerebrali in nostro 

possesso. L’uso continuo di queste capacità, a differenza di quanto è la regola 

per tutti gli altri organi, non ne provoca il logorio. Paradossalmente ne rafforza e 

ne fa risplendere qualità rimaste inespresse nelle precedenti fasi del percorso 

vitale. La testimonianza più grande ce l’ha fornita proprio lei, Rita Levi 

Montalcini, morta a 103 anni nel pieno delle sue facoltà mentali, donna, 

ricercatrice instancabile, dall’innato e inesauribile amore per quella conoscenza 

che unisce popoli e generazioni illuminando il cammino dell’umanità. 

 

 

 



	 29	

2.5 Nerve Growth Factor NGF- La molecola della vita. 

 

Nel 1986 Rita Levi Montalcini e il biochimico statunitense Stanley Cohen furono 

insigniti del Premio Nobel per la Medicina grazie alla scoperta del NGF, il 

Fattore di Crescita Nervoso. Si tratta di una piccola proteina coinvolta nello 

sviluppo del sistema nervoso nei vertebrati ed è composta da due unità di 118 

aminoacidi. Indirizza e regola la crescita degli assoni tramite meccanismi di 

segnalazione cellulare, è inoltre prodotta nei momenti rigenerativi e per questo 

è molto utile nelle fasi dello sviluppo embrionale permettendo la creazione del 

cervello. E’ studiata ancora oggi negli Istituti di Ricerca più prestigiosi per 

trovare la cura a malattie neurodegenerative come la SLA, la malattia di 

Alzheimer e alcuni tipi di tumori. Ad aprile 2012, la Fondazione EBRI (istituto di 

ricerca fondato da Rita Levi Montalcini) ha brevettato una variante del NGF 

umana e ricombinante, molto meglio tollerata dall'organismo. Dal 2012 è in 

sperimentazione una classe di farmaci che imitano l'attività farmacologica del 

NGF, ma con un peso molecolare molto più contenuto perché privi di catene 

peptidiche, che invece possiede la proteina NGF e riducono la capacità 

dell'organismo di assorbirla.   

L'MT2, che appartiene a questa nuova classe di farmaci, evidenzia rispetto 

all'NGF una eguale capacità di sopravvivenza, ma una minore capacità di 

indurre la differenziazione e specializzazione delle cellule necessaria per la 

rigenerazione di neuroni, tessuti, eccetera. 

 

2.6 Allenare il cervello 

 

L’excursus scientifico sul funzionamento cerebrale e i meccanismi di plasticità 

neuronale con le formidabili risorse che il cervello umano possiede, mettono in 

luce tutta una serie di strategie che il Naturopata può utilizzare per 

accompagnare il proprio cliente verso un percorso che gli permetta di “allenare 

il cervello”, migliorare la propria esistenza in piena armonia con se stesso e 

l’ambiente circostante.   



	 30	

Il neuroscienziato italiano Giulio Maira, in un saggio molto interessante intitolato 

Il cervello più grande del cielo, dedica un capitolo intero allo stile di vita e a 

quanto avere una vita attiva sia intellettualmente che fisicamente, seguire 

un’alimentazione leggera e sana e dormire bene, siano alcuni degli aspetti più 

significativi per contrastare il decadimento cerebrale.   

Le attenzioni verso il nostro cervello dovrebbero accompagnarci lungo tutto il 

corso della vita, a cominciare dalla vita fetale in cui i comportamenti della madre 

sono importanti per lo sviluppo del cervello del bimbo o della bimba che 

nascerà: una regola fondamentale per le future mamme è di evitare fumo, alcol 

e droghe, perché interferiscono con il normale sviluppo del cervello. Altro 

momento importante per favorire lo sviluppo cerebrale sono l’allattamento al 

seno, la tenerezza e l’affetto verso il bambino che cresce, la scelta di 

occupazioni intelligenti come la musica, lo studio di una o più lingue straniere, i 

lavori manuali, stare a contatto con la natura. Sono tutte cose che, in una fase 

di maturazione cerebrale, aiutano a stabilire connessioni più efficaci per 

elaborare gli stimoli in arrivo dal mondo esterno. Tutto ciò sarà utile anche per 

gli anni a seguire.  

Da qualche anno la ricerca scientifica ha mostrato che certe abitudini alimentari 

e certi stili di vita possono portare a un aumentato o ridotto rischio Alzheimer 

impostando un’importante strategia di prevenzione. Pare che seguendo delle 

semplici regole si ridurrebbe del 35% il rischio demenza.  

L’OMS suggerisce come prima regola la restrizione calorica a basso apporto di 

zuccheri raffinati; fare attenzione a olii e grassi soprattutto idrogenati; fare uso 

di sostanze antiossidanti, come Vit. C ed E, per combattere l’invecchiamento 

cellulare e i radicali liberi; altra regola per favorire il buon funzionamento del 

cervello è l’assunzione di vitamine del complesso B (B6, B9 e B12); gli 

oligoelementi sono un aspetto molto importante nella nostra dieta, in particolare 

il rame (per costruire enzimi), il ferro (per le cellule nel sangue) e lo zinco (per 

favorire la trasmissione nervosa e rafforzare il sistema immunitario); infine una 

corretta idratazione.   

La Fondazione Veronesi, riprendendo i dati dell’Institute of Food Technologists 

di Chicago, propone otto alimenti utili per nutrire il cervello che invecchia:  



	 31	

- Cacao con i suoi flavonoidi  

- Acidi grassi Omega-3 (pesce azzurro, olio di semi di lino)  

- Fosfatidilsterina e acido fosfatidico (legumi e soia)  

- Noci  

- Citicolina  

- Colina (uova)  

- Magnesio (avocado, banane, cioccolato fondente)  

- Mirtilli  

Altro aspetto fondamentale per rendere il nostro cervello “plastico” e “giovane” è 

l’esercizio fisico. I neuroscienziati affermano che, più ci si impegna a mantenere 

una buona forma generale, anche attraverso un’attività fisica quotidiana, più il 

cervello funziona bene. L’esercizio fisico è una buona strategia per migliorare le 

capacità cognitive e far arrivare al cervello più ossigeno, necessario per 

ossidare il glucosio nella produzione dell’energia. L’attività fisica, inoltre, stimola 

la produzione di fattori utili per la salute dei neuroni e delle sinapsi, ed è questa 

certamente una delle azioni fondamentali per il buon funzionamento della 

memoria. Anche su persone anziane un modesto esercizio fisico, per esempio 

delle passeggiate o il ballo, può svolgere un’azione protettiva sulle funzioni 

cognitive legate all’attenzione e alla memoria procedurale, contrastando il 

declino intellettivo. Secondo una revisione effettuata dalla prestigiosa Cochrane 

Library, l’attività fisica, oltre ad avere un effetto antidepressivo, migliora i tempi 

di reazione , il livello di attenzione, ma anche le capacità di ricordare 

informazioni. Nessun farmaco ha contemporaneamente tutti questi effetti 

positivi.  

Importante strategia per allenare il nostro cervello e far sì che a qualunque età 

nuove fibre e sinapsi possano formarsi, è semplicemente pensare. 

Ogni volta che impariamo qualcosa di nuovo, il nostro cervello si ristruttura 

creando delle nuove connessioni. Allora bisogna sempre tenere il cervello 

allenato in attività come la lettura, la scrittura, fare un nuovo gioco e imparare le 

regole, dipingere, suonare uno strumento musicale, studiare e parlare una 

nuova lingua straniera. Parlare due o più lingue modifica l’architettura del 

cervello e aumenta la quantità di sostanza bianca e grigia. Grazie a un maggior 



	 32	

numero di neuroni, il cervello dei bilingue va incontro più lentamente all’atrofia 

legata all’età e riesce a compensare meglio i deficit da invecchiamento. Provare 

a scrivere a mano e non sulla tastiera del computer coinvolge più aree 

cerebrali. Fare musica, ascoltarla, suonarla, cantarla attiva una vasta 

rappresentazione di aree della corteccia cerebrale; è forse l’attivazione 

cerebrale più estesa. Ha il suo centro non solo nelle aree del cervello deputate 

alle attività acustiche, ma anche negli organi delle emozioni, cioè nel sistema 

limbico di entrambi gli emisferi e nelle molte aree ad esso collegate. Ascoltare 

musica, soprattutto classica, attiva 6-7 miliardi di neuroni cerebrali; suonarla 

coinvolge anche il cervelletto, per il controllo dei movimenti, e il corpo calloso, 

per coordinare al massimo l’attività dei due emisferi. Suonare è un ottimo modo 

per far passare il cervello dalla modalità attiva al default mode network, il 

circuito cerebrale di mantenimento in cui la mente divaga e ha intuizioni brillanti. 

Altro aspetto importante è avere amici, socializzare, viaggiare, stare a contatto 

con la natura. Restare in contatto con altre persone riduce il declino cognitivo e 

preserva la memoria: l’interazione con gli altri è stimolante e protettiva. Un 

atteggiamento positivo, ottimista, è anche una strategia per combattere 

l’eccessiva tensione e lo stress patologico (altri nemici della salute cerebrale). 

Ridere fa molto bene al cervello; la risata è il carburante della vita. Al contrario 

lo stress può essere molto deleterio per la nostra mente. Lo stress, la 

depressione e l’ansia sono le “saponette” dei nostri ricordi, li lavano via e per 

questo dobbiamo combatterli.   

La meditazione, secondo Giulio Maira, riduce lo stress, aiuta la mente a 

calmarsi, ha profondi effetti sul pensiero e sulle emozioni. Chi medita a lungo 

riduce le dimensioni dell’amigdala, regione legata all’ansia e alla paura, e 

sviluppa quelle della corteccia prefrontale, legata alle forme superiori di 

elaborazione cognitiva e all’intelligenza. Chi pratica la meditazione per molti 

anni è meno soggetto a demenza e migliora anche l’attenzione, la memoria 

operativa e l’elaborazione spaziale.  

Infine, la scienza consiglia un’attività molto importante per la salute cerebrale 

che non costa fatica, anzi è di tutto riposo: chiudere gli occhi e dormire. Dormire 

bene è indispensabile per il cervello. Durante il giorno le cellule cerebrali, 



	 33	

elaborando gli stimoli, aggiungono innumerevoli rametti ai prolungamenti 

neuronali; il sonno è un ottimo giardiniere che ne sfoltisce la crescita, dando 

forma ai ricordi che servono ed eliminando ciò che non è utile, per lasciare 

spazio alle successive esperienze. L’anatomia e la fisiologia interscalare, infatti, 

come abbiamo visto nel precedente capitolo, esplicano in maniera chiara come 

le frequenze che si raggiungono nella fase del sonno con le onde Theta e 

Delta, siano di straordinaria importanza per la salute del nostro cervello.  

Tutti questi allenamenti, apparentemente semplici, sono delle pratiche che il 

Naturopata dovrebbe conoscere bene avendo una certa competenza 

nell’utilizzo di strumenti che possano aiutare il cliente nel caso in cui 

presentasse dei disequilibri. Egli possiede competenze di tecniche di riequilibrio 

alimentare, di fitoterapia, di oligoterapia, di tecniche di riequilibrio energetico 

come il tocco sottile e la Calatonia, la meditazione, utilizzo del suono, del 

colore, tecniche di counseling naturopatico e di ascolto empatico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 34	

Capitolo III 

 

Inferenza Attiva 

 

3.1. La mente come macchina predittiva 

 

Per molto tempo la psicologia cognitiva prima e le neuroscienze poi hanno 

descritto la mente come un computer in grado di costruire modelli mentali 

tramite l’elaborazione delle informazioni ricevute esternamente e internamente. 
Nonostante questa visione influenzi ancora il pensiero comune, in realtà negli 

ultimi anni le neuroscienze hanno dimostrato chela mente, più che a un 

computer, assomiglia a una macchina predittiva, un simulatore, che attraverso 

un lungo processo evolutivo ha imparato ad anticipare gli stimoli sensoriali 

prima che siano effettivamente percepiti. Ciò consente al nostro cervello di 

essere sempre un passo in avanti, in modo da rispondere rapidamente e 

apparentemente senza sforzo a minacce e opportunità quando queste si 

presentano, addirittura talvolta anche prima. Il precursore di tale paradigma è il 

noto neuroscienziato inglese Karl J. Friston. Partendo da una riflessione di tipo 

evolutivo, Friston iniziò a chiedersi come fanno gli esseri viventi a sopravvivere 

in un ambiente che tende al caos e al disordine. L’unico modo è quello di 

prevedere i possibili problemi in modo da pensare anticipatamente a delle 

soluzioni. Per questo, nella sua teoria, chiamata della free energy, Friston 

suggerisce che la mente cerchi di minimizzare il divario tra aspettative e impulsi 

sensoriali. Se devo prendere, ad esempio, l’auto per raggiungere un luogo ma 

non ho carburante sufficiente, vado dal benzinaio a fare rifornimento di 

carburante. Nelle parole di Friston, questo comportamento attivo da parte 

dell’individuo consente di “minimizzare l’energia libera”, cioè il disordine e i 

problemi che possono derivare dal non essere stati in grado di prevedere 

correttamente ciò che ci sta attorno. Lo stesso principio guida la nostra mente, 

che cerca di ridurre al minimo il livello di sorpresa, intesa come la conseguenza 

di una previsione errata, che l’ambiente può generare, cercando di fare 



	 35	

pronostici che progressivamente vengono perfezionati e migliorati. Le strategie 

che la mente usa per raggiungere tale obiettivo sono due. Da una parte, 

quando si accorge di un errore, aggiorna le proprie previsioni in modo da 

riuscire a spiegare quanto appena accaduto. Se pensavo di avere il pieno di 

carburante in auto, ma mi accorgo di essere in riserva, so che controllerò la 

lancetta del carburante prima di parcheggiare l’auto in garage. Dall’altra parte, 

essa cerca di rendere vera la propria predizione mediante l’azione. Appena 

incontro un distributore di benzina per la strada mi fermo a fare il pieno. 

Questa seconda strategia è definita da Friston “inferenza attiva” o Active 

inference: la nostra mente agisce per far sì che le sue previsioni diventino delle 

profezie che si autoavverino. In pratica, la nostra mente non registra tutti gli 

aspetti della realtà che ci circonda, ma li rielabora in base alle proprie previsioni 

utilizzando solo quelli che pensa le possano servire per attuare le proprie 

previsioni. Si parla di processi top-down e bottom-up. I primi sarebbero quelli 

del pensiero esecutivo, consapevole, razionale e verbalizzabile. I 

processi bottom-up, invece sarebbero automatici, emotivamente carichi, 

associativi, inseriti nell’esperienza immediata e connessi con la sensorialità 

corporea.  

Questo meccanismo, tuttavia, genera anche degli effetti indesiderati. Uno dei 

più studiati è l’esperienza della cosiddetta “cecità attenzionale”: l’incapacità di 

notare stimoli significativi non direttamente collegati all’interesse della nostra 

attenzione. Ciò che non ci interessa o non è previsto dalla nostra mente, 

difficilmente verrà notato anche se molto evidente ai nostri occhi.  

Questo meccanismo spiega anche la differenza nel livello di benessere e di 

qualità della vita tra soggetti ottimisti e pessimisti. Gli ottimisti tendono a notare 

soprattutto gli eventi positivi che capitano loro, mettendo sullo sfondo le 

esperienze non troppo negative, quelle che sono molto negative le notano pure 

ma creando maggiori livelli di resilienza e di emozioni positive. Mentre i 
pessimisti si focalizzano prevalentemente sulle esperienze negative, lasciando 

sullo sfondo gli eventi non significativamente positivi e creando così emozioni 

negative e un maggior senso di impotenza. Questo concetto è molto caro non 

solo agli psicoterapeuti e neuroscienziati, ma anche ai Naturopati e a tutti gli 



	 36	

operatori del benessere che lavorano nella relazione d’aiuto. Nella fattispecie, il 

Naturopata è consapevole che vi sono delle tecniche che funzionano meglio su 

un soggetto che ha un atteggiamento aperto, positivo, attivo, rispetto ad un 

soggetto chiuso, pessimista e passivo.   

La seconda novità introdotta dalle riflessioni più recenti delle neuroscienze 

riguarda il rapporto tra percezione e azione. Mentre la psicologia generale ha a 

lungo considerato questi due processi come assai diversi tra loro, le 

neuroscienze oggi ci dicono che in realtà entrambi utilizzano lo stesso codice di 

tipo motorio. In pratica, in tutte le fasi di una medesima azione: percezione ad 

esempio vedo un bicchiere, pianificazione (voglio muovere la mano per 

prendere un bicchiere), esecuzione (muovo la mano e prendo il bicchiere) e 

interpretazione (vedo un altro soggetto prendere il bicchiere). Il soggetto attiva 

sempre lo stesso schema motorio collegato al contesto in cui si svolge o si 

svolgerà l’azione. 

 

3.2. La statistica Beyesiana 

 

La nostra mente fa le sue previsioni utilizzando delle precise formule 

matematiche in cui la probabilità di un evento è calcolata anticipatamente in 

base alle esperienze precedenti. Questo approccio, definito “bayesiano” dal 

nome di Thomas Bayes che ne ha elaborato il principale teorema, considera la 

probabilità come una probabilità inversa. In altre parole, la nostra mente usa le 

frequenze osservate per assegnare a priori la probabilità a un dato evento 

prima che questo si verifichi. Essendo basata su quanto successo in 

precedenza, non è una probabilità assoluta, ma è sempre condizionata dalla 

conoscenza pregressa e il suo valore sarà progressivamente aggiornato in 

base ai nuovi eventi in modo da minimizzare la possibilità di errore. Ad 

esempio, se un pesce passa la maggior parte del suo tempo in acqua, quando 

la sua mente predice dove si trova, la sua esperienza precedente gli dirà che 

ha una elevatissima probabilità di trovarsi in acqua. Se la previsione dovesse 

essere sbagliata, perché un’onda l’ha spinto sulla spiaggia, questo lo porterà ad 



	 37	

aggiornare il modello di ambiente che aveva costruito in precedenza, così da 

riuscire a minimizzare la probabilità di ritrovarsi in una situazione simile. 

 

3.3 I neuroni specchio 

 

Il Professore Giacomo Rizzolati in collaborazione con Leonardo Fogassi e 

Vittorio Gallese, equipe di ricercatori italiani, fecero una delle scoperte più 

importanti e significative, quella dei neuroni specchio. Tutto avvenne all’inizio 

degli anni Novanta, nel corso di alcuni esperimenti in cui, mediante elettrodi 

intracellulari, i ricercatori registravano nelle scimmie l’attività di alcuni neuroni 

localizzati in una delle aree che controllano i movimenti, l’area “premotoria”. Ci 

si aspettava che questi neuroni si attivassero selettivamente quando la scimmia 

decideva di eseguire un movimento. I ricercatori furono molto sorpresi quando 

videro i neuroni attivarsi mentre la scimmia guardava uno di loro prendere il 

cibo, anche se essa non stava eseguendo nessun movimento visibile. Le 

sorprese furono due: la prima nasceva dal fatto che un neurone motorio si 

attivava quando la scimmia eseguiva lo stesso gesto. In altri termini, c’erano dei 

neuroni che si attivavano sia quando la scimmia compiva un’azione sia quando 

osservava lo sperimentatore compiere la medesima azione. Per questo, queste 

cellule vennero chiamate neuroni specchio. Si dimostrò presto che questi 

meccanismi, oltre che nelle scimmie, erano presenti anche nell’uomo. Pertanto 

si scoprì che la visione dell’agire altrui non provoca, semplicemente e 

passivamente, una ricostruzione fotografica di quell’azione da parte del cervello 

dell’osservatore; vedere un’azione vuol dire anche simularla nel proprio sistema 

motorio, ripeterla nel proprio cervello. La scoperta più straordinaria, però, arrivò 

in seguito, quando si comprese che tale meccanismo “specchio” si attiva anche 

davanti a emozioni e sensazioni provate dall’altro, indipendentemente dalla loro 

natura reale o fittizia. Ciò vuol dire che quando noi osserviamo qualcuno che si 

emoziona, sia nella vita reale che nella finzione di un film o di un’opera teatrale, 

attiviamo una parte degli stessi circuiti neuronali che lui sta attivando per 

provare quelle stesse emozioni e sensazioni. In pratica, viviamo quelle 



	 38	

emozioni come se le provassimo noi stessi, attivando circuiti cerebrali in parte 

identici. Nell’ambito delle scienze cognitive questa capacità di vedere il mondo 

con gli occhi di un’altra persona e di elaborare un modello mentale dei pensieri, 

nelle intenzioni e nei comportamenti altrui, viene chiamata teoria della mente. 

La sofisticata teoria della mente della nostra specie è una delle facoltà più 

singolari e potenti del cervello umano. Non si basa sull’intelligenza razionale, 

quella che si usa per ragionare, dedurre, ma su una serie specifica di 

meccanismi cerebrali che si sono evoluti per dotarci di un grado di intelligenza 

sociale. I neuroni specchio costituiscono una rete di cellule capace di leggere la 

mente e forniscono la base fisiologica di certe abilità superiori che da tempo le 

neuroscienze cercavano di spiegare, come l’empatia, l’interpretazione delle 

intenzioni altrui, l’imitazione, il gioco di finzione, l’apprendimento del linguaggio. 

 

3.4 La codifica predittiva 

 

Ritornando agli studi di Friston, a legare azione e percezione è il processo 

della “codifica predittiva”,“predictive coding”. La mente, nel momento in cui ha 

un’intenzione, genera una predizione relativa alle informazioni che dovrebbe 

ricevere dalle regioni sensoriali, muovendo la mano, prenderò il bicchiere. 

Queste previsioni sono utilizzate per guidare l’azione (muovo la mano verso il 

bicchiere) e sono poi confrontate con quanto viene percepito (verifico se il 

bicchiere è stato preso). Se la previsione è corretta, l’azione si conclude. Se 

invece c’è un problema, per esempio, il bicchiere è troppo lontano per 

prenderlo, la mente attiverà l’attenzione e le proprie risorse cognitive per 

trovare una soluzione. Per riuscirci, la nostra mente costruisce e fa interagire 

due diversi modelli predittivi: quello del mondo fisico che influenza le nostre 

percezioni e quello del corpo che guida le nostre azioni nel mondo. Con la 

percezione è il modello predittivo dell’ambiente, le nostre aspettative sul 

mondo, che viene ottimizzato. Al contrario, con l’azione ad essere ottimizzato è 

il modello predittivo del corpo e delle sue potenzialità. In tal caso, infatti, 

l’obiettivo del modello predittivo è quello di permetterci di usare il corpo per 



	 39	

attuare efficacemente le nostre intenzioni. A collegare tra loro i due modelli è la 

nostra esperienza corporea. Da una parte, il corpo è oggetto di percezione, e 

quindi la nostra mente lo coglie come uno degli oggetti presenti nel mondo; 

dall’altra, il corpo è ciò che ci consente l’azione, e quindi è lo strumento con cui 

la mente mette in pratica le nostre intenzioni del mondo. Per molte persone, 

però, l’affermazione che la nostra esperienza corporea sia il risultato di un 

modello predittivo, di una simulazione, è difficile da accettare. Infatti, la maggior 

parte di noi considera il proprio corpo come la cosa più “concreta” e “personale” 

che abbiamo: lo possiamo toccare, lo possiamo muovere, noi siamo il nostro 

corpo. In realtà, come dimostra tutta una serie di ricerche e di patologie, dalla 

sindrome dell’arto fantasma all’anoressia nervosa, l’esperienza del nostro corpo 

non è diretta, ma è il risultato di un modello simulativo generato dalla nostra 

mente attraverso l’integrazione multisensoriale dei diversi segnali corporei. 

La sindrome dell’arto fantasma è forse la prova più evidente di questa 

affermazione: i soggetti amputati che soffrono di tale sindrome continuano a 

percepire la posizione, e perfino una serie di sensazioni nello spazio vuoto dove 

prima si trovava il proprio arto amputato. Facendo riferimento a quanto abbiamo 

appena visto, è facile spiegarne il perché: in queste persone il modello 

simulativo del proprio corpo non è riuscito a riaggiornarsi dopo l’amputazione. 

In altre parole, questi neuroni collegano direttamente la percezione all’azione 

fornendo alla nostra mente uno strumento in grado minimizzare gli errori di 

previsione. Tuttavia, in relazione ai processi predittivi esiste una differenza 

significativa tra azione e percezione. Nei prossimi capitoli, quando si parlerà di 

“tocco sottile” e dell’esperienza della Calatonia, si potrà comprendere meglio 

come il tocco possa ricreare delle mappe neuronali che permettano di avere 

una percezione e “riprogrammazione neuronale nuova” e ciò passa attraverso 

l’esperienza corporea. 

 

 

 

 



	 40	

3.5 L’acceptance and Commitment therapy 

 

È interessante notare come l’idea che la nostra mente sia una macchina 

predittiva, e che ogni tanto la predizione possa essere sbagliata generando 

vere e proprie psicopatologie, abbia raggiunto anche il mondo della 

psicoterapia. A caratterizzare, infatti, l’Acceptance and Commitment 

Therapy, (ACT: in italiano, terapia di accettazione e impegno nell’azione), una 

delle forme più recenti di terapie di terza generazione, è il focus sull’esperienza 

e sulla consapevolezza come strumenti per modificare delle predizioni erronee. 
Nella visione dell’ACT le predizioni vengono formalizzate e descritte attraverso 

espressioni linguistiche e formano una “gabbia” in cui il soggetto può 

rinchiudersi. Per esempio, pensare "Sono negato in matematica "porta la mente 

a prevedere che il nostro risultato a un test di matematica sarà piuttosto scarso. 

Nella maggior parte dei casi, la profezia si autoavvera. Per questo una delle 

strategie dell’ACT è quella di rendere il soggetto consapevole di tali meccanismi 

automatici predittivi, facendolo separare da essi per riuscire a controllarli, 

fenomeno chiamato defusione cognitiva. Questo è l’obiettivo di una delle 

tecniche più note dell’ACT, la mindfulness, che vuole aiutare il soggetto ad 

essere consapevole delle proprie esperienze e degli stati interni ad esse 

collegati, imparando ad accettarli per quello sono. Oggi sono tante le tecniche 

che anche in Naturopatia possono essere utilizzate come ad esempio, la 

meditazione, l’uso del colore, il tocco sottile, la Nature Therapy, molte forme 

d’arte come la musica, il canto, il teatro, le arti figurative. Tutte modalità in grado 

di trasformare e volgere in positivo i meccanismi predittivi. Un altro processo 

direttamente collegato ai meccanismi predittivi della nostra mente è l’effetto 

placebo. In pratica, se io penso di prendere una pastiglia per il mal di testa e in 

realtà sto prendendo una caramella, il solo fatto di pensare che sia un farmaco 

porta la mente a predire un effetto positivo che genera comunque un 

miglioramento. Purtroppo, il meccanismo funziona anche al contrario (effetto 

nocebo): per esempio, ricevere una diagnosi o un referto medico sbagliati che 

indicano la presenza di una malattia inesistente può spingere la nostra mente a 

predire la presenza dei sintomi che cominciano poi a comparire (pantomimia). 



	 41	

3.6 Effetto Placebo e processi predittivi 

 

Nel suo libro La speranza è un farmaco. Come le parole possono vincere la 

malattia Fabrizio Benedetti, professore di Fisiologia umana e Neurofisiologia 

all’Università di Torino e uno dei massimi esperti mondiali del settore, racconta 

la storia di Cornelia, una paziente con un tumore al polmone che le procurava 

forti dolori. È indubbio che questo tipo di patologia ha un’evidente origine 

organica. Eppure, come racconta Benedetti, dire a Cornelia che avrebbe 

ricevuto un’iniezione di morfina per ridurre il dolore e poi farle un’iniezione di 

acqua distillata al posto di quella di morfina provocava nel suo cervello gli stessi 

effetti della morfina. E quegli effetti non erano soltanto soggettivi, cioè rilevati 

chiedendo alla paziente se stesse meglio, ma oggettivi, verificati misurando nel 

cervello i cambiamenti prodotti dall’iniezione utilizzando la risonanza magnetica. 

Le conclusioni di Benedetti sono molto chiare: “Oggi la scienza ci dice che le 

parole sono potenti frecce che colpiscono precisi bersagli nel cervello, e questi 

bersagli sono gli stessi che la medicina usa nella routine clinica. Le parole 

innescano gli stessi meccanismi dei farmaci, e in questo modo si trasformano 

da suoni a simboli astratti in vere e proprie armi che modificano il cervello e il 

corpo di chi soffre”. Pertanto, il linguaggio nel lavoro del Naturopata è di 

fondamentale importanza, avere un atteggiamento sempre aperto alla 

speranza, rimanendo aderenti alla realtà, ha un effetto molto determinante nel 

cervello del cliente. 

 

 

 

  

 

 

 



	 42	

Capitolo IV 

 

Stimoli tattili del tocco e il sistema somatosensoriale 

 

4.1 Il sistema somatosensoriale 

 

Per meglio comprendere gli effetti del tocco sul cervello e come la stimolazione 

tattile possa attivare il meccanismo di azione-percezione trattato nel precedente 

capitolo, bisogna conoscere attentamente come funziona dal punto di vista 

anatomico il nostro corpo e il sistema somatosensoriale. La sensazione 

somatica fa sì che il nostro organismo percepisca il dolore, il caldo, il freddo, 

permettendo anche il controllo di tutte le sue parti. Esso è sensibile a vari tipi di 

stimoli: la pressione di un oggetto contro la pelle, la posizione delle articolazioni 

e dei muscoli, la distensione della vescica e la temperatura degli arti e del 

cervello stesso. La sensazione somatica è l’origine del prurito. Quando gli 

stimoli diventano tanto forti da riuscire dannosi, la sensazione somatica provoca 

ciò che è molto fastidioso, ma importante per la vita: il dolore. Il sistema 

somatosensoriale è diverso dagli altri sistemi sensoriali per due ordini di motivi. 

In primo luogo, i suoi recettori sono distribuiti in tutto il corpo. In secondo luogo, 

poiché risponde a molti e diversi tipi di stimoli, possiamo immaginarlo come un 

gruppo di almeno quattro sensazioni che non comprendono la vista, l’udito, il 

gusto, l’odorato e la percezione vestibolare dell’equilibrio. L’idea a tutti molto 

familiare, di avere solo cinque sensi è troppo semplicistica. Se qualcuno ci 

tocca un dito possiamo valutare esattamente la sede, la pressione, l’intensità e 

la durata del gesto. Se ci pungessero con uno spillo, difficilmente lo 

scambieremmo per un colpo di martello. Se ci toccassero partendo da una 

mano, passando per il polso e poi su fino alla spalla, potremmo valutare la 

velocità e la posizione dell’azione, e se anche non osservassimo, ne saremmo 

completamente informati dai nervi sensitivi dei nostri arti. Un singolo recettore 

somestetico può codificare l’intensità, la durata la posizione e persino la 

direzione. Ma un singolo stimolo di solito attiva molti recettori. Il sistema 



	 43	

nervoso centrale (SNC) interpreta l’attività di una vasta serie di recettori e li 

utilizza per generare percezioni coerenti. Questa è la dimostrazione di quanto il 

“tocco” possa avere un effetto terapeutico dalla nascita del bambino e per il 

corso di tutta l’esistenza. 

 

4.2 I recettori sensoriali 

 

I recettori sensoriali sono formazioni specializzate di cellule capaci di captare 

stimoli esterni oppure interni, e inviare queste informazioni al cervello 

specificando il tipo di stimolo: 

- Viscerocettori: raccolgono stimoli dai visceri per coordinare la vita 

vegetativa e quindi i processi omeostatici; 

- Recettori dell’equilibrio: raccolgono informazioni sulla posizione e sui 

movimenti di tutto il corpo; 

- Propiocettori: raccolgono informazioni sulle posizioni relative e i 

movimenti dei vari muscoli. 

I recettori possono essere classificati in base alla forma di energia (Luce) alla 

quale sono selettivamente sensibili in: 

- meccanocettori: sensibili a compressione o stiramento meccanico 

- termocettori: sensibili a cambiamenti della temperatura 

- nocicettori: i quali percepiscono un danno fisico o chimico nei tessuti 

determinando la sensazione di dolore 

- chemocettori: sensibili a diverse sostanze chimiche, permettendo quindi 

di percepire odori, sapori, nonché la concentrazione di anidride 

carbonica e ossigeno nel sangue e l’osmopolarità dei fluidi corporei 

- fotorecettori: presenti sulla retina degli occhi, i quali reagiscono alla luce 

(ergo alle onde elettromagnetiche). Ognuno di questi recettori sarà in 

grado di rispondere solamente allo stimolo specifico che lo caratterizza e 

resterà silente in presenza di altri, sono cioè recettori unimodali. 



	 44	

 

Una proprietà fondamentale dei recettori sensoriali è la capacità di adattarsi a 

qualsiasi stimolo che sia costante nel tempo. Questo significa che, dopo un 

certo periodo, il recettore non trasmette più alcun potenziale d’azione. Recettori 

diversi utilizzano diversi meccanismi di adattamento. Infatti, esistono due 

tipologie di recettori: 

- recettori tonici, che si adattano molto lentamente e tendono a continuare 

a mandare impulsi anche molto tempo dopo che lo stimolo si è 

stabilizzato 

- recettori fasici, i quali si adattano molto rapidamente e rispondono 

prontamente quando il valore dello stimolo subisce una variazione. 

L’intensità del segnale trasmesso al cervello può essere modulata sia 

aumentando la frequenza dei potenziali d’azione che arrivano da una stessa 

fibra nervosa (sommazione temporale), che aumentando il numero di fibre 

che innervano gli stessi neuroni (sommazione spaziale). Ci accorgeremo, 

nei prossimi capitoli quando si parlerà di tocco sottile e Calatonia che lo 

stimolo del tocco ha una durata nel tempo, attraverso gli impulsi del SNC, 

capace di riprogrammare in maniera sistemica le nostre mappature neurali. 

 

 

 

 



	 45	

4.3 Il linguaggio della pelle 

 

Colui che ha dedicato anni di studio sul linguaggio della pelle e sul senso del 

tatto è stato il medico americano, anatomista e antropologo di grande fama, 

Ashley Montagu il quale nel suo libro Il linguaggio della pelle (1971) sviluppa 

ampiamente la tesi per cui la pelle è un veicolo di comunicazione efficiente e 

importante. Secondo i suoi studi la pelle, non soltanto riflette lo stato della 

nostra salute fisica e mentale, ma addirittura contribuisce a determinarla. 

Maltrattare la pelle provoca sofferenza, non accarezzarla, o accarezzarla in 

modo inadeguato nei primi giorni di vita di un bambino ne impedisce il sano 

sviluppo fisico e, contemporaneamente, con conseguenze più o meno gravi che 

permarranno anche nell’età adulta.  

Montagu ci parla della pelle come dell’organo più grande del corpo umano, 

nonostante la pelle venisse considerata in maniera sterile un involucro e, 

dell’esperienza tattile, di come essa possa influire sullo sviluppo del 

comportamento. Il suo lungo trattato inizia spiegando come la pelle, insieme al 

Sistema nervoso, derivi dal più esterno dei foglietti embrionali, l’ectoderma. 

L’ectoderma costituisce la copertura superficiale del corpo embrionale, esso da’ 

origine ai capelli, ai denti, agli organi di senso dell’olfatto, del gusto, dell’udito, 

della vista e del tatto, tutto ciò che è coinvolto in quello che accade dall’esterno 

dell’organismo. Pertanto, il Sistema nervoso centrale si sviluppa come parte 

integrata della superficie del corpo embrionale, mentre Montagu ci mostra come 

il resto dell’ectoderma dopo la differenziazione del cervello, midollo spinale e 

delle altre parti del SNC, diventa poi la pelle e i suoi derivati come capelli, 

unghie e denti. L’autore ci fa notare come la pelle possa essere la parte sepolta 

del sistema nervoso o viceversa la parte più esposta del sistema nervoso. 

Pertanto, quando si parla di pelle sarebbe opportuno pensarla come parte in 

intima associazione con il sistema nervoso interno o centrale. Nel suo lungo 

trattato, Montagu si sofferma su tre aspetti molto importanti: 

- L’influsso precoce e prolungato delle stimolazioni tattili sul 

funzionamento e sullo sviluppo dell’organismo. Da ciò, nel corso 



	 46	

dell’evoluzione dei mammiferi, le tappe successive del contatto tattile 

delle madri con i figli come stimolo organico e comunicazione sociale: 

leccatura, pettinatura della pelliccia con i denti, spulciatura con le dita, 

palpeggiamenti e carezze umane. Tali stimolazioni favoriscono l’avvio di 

nuove attività quali sono alla nascita la respirazione, l’escrezione, le 

difese immunitarie, la vigilanza, poi la socievolezza, la fiducia, il senso di 

insicurezza. 

- Gli effetti degli scambi tattili sullo sviluppo sessuale (ricerca del partner, 

disponibilità all’eccitazione, piaceri preliminari, messa in moto 

dell’orgasmo o all’allattamento). 

- Il grande ventaglio di atteggiamenti culturali nei riguardi della pelle e del 

tatto. Montagu cita l’esempio del bambino eschimese che viene portato 

nudo al centro della schiena della madre, il ventre contro il suo calore, 

circondato dai suoi vestiti di pelliccia, sostenuto da una sciarpa annodata 

attorno ai due corpi. Madre e bambino si parlano attraverso la pelle. 

Quando ha fame il bambino gratta il dorso della madre e succhia la sua 

pelle; lei se lo porta davanti e gli offre il seno. Il bisogno di movimento è 

soddisfatto dall’attività della madre. L’eliminazione urinaria e intestinale 

avviene senza abbandonare il dorso della madre, che lo prende e lo 

pulisce per evitare il disagio più a lui che a se stessa. Lei previene tutti i 

bisogni del figlio che intuisce in modo tattile. Il bambino piange 

raramente. Per pulirlo la madre gli lecca il volto e le mani perché è troppo 

costoso fondere l’acqua gelata. Di qui la conseguente serenità 

dell’eschimese di fronte alle avversità; la capacità di vivere, con una 

fondamentale fiducia di base, in un ambiente fisico ostile; il suo 

comportamento altruista; le sue eccezionali attitudini spaziali e 

meccaniche. 

In molti paesi i tabù del tatto vengono eretti per proteggere dall’eccitazione 

sessuale, per obbligare alla rinuncia del contatto epidermico globale e tenero, 

mentre vengono valorizzati la rudezza dei contatti manuali e muscolari, le 

pacche sulle spalle, le punizioni fisiche applicate sulla pelle. Addirittura, certe 

società infliggono sistematicamente sulla pelle dei bambini pratiche dolorose 



	 47	

(Montagu ne fa una lista impressionante) sia in veste di rituali iniziatici sia per 

provocare una crescita di statura e/o abbellimento del corpo, cosa che, in ogni 

caso, comporta un’elevazione dello statuto sociale.  

Persino Didier Anzieu, noto psicoanalista francese, nel suo saggio di fama 

internazionale L’Io pelle parla dello studio di Montagu. Anzieu fa uno studio più 

approfondito e tecnico dal punto di vista psicologico della relazione tra la pelle e 

l’Io in chiave psicosomatica. Se la pelle è l’involucro del corpo, allo stesso modo 

l’Io tende ad avvolgere l’apparato psichico. Da questo punto di vista, le strutture 

e le funzioni della pelle possono offrire agli psicoanalisti e agli psicologi 

analogie feconde e guidarli nelle loro riflessioni e nelle loro pratiche. L’Io-pelle si 

presenta come un concetto operativo che definisce il modo in cui l’Io si 

appoggia sulla pelle e implica un’omologia tra le funzioni dell’Io e quelle del 

nostro involucro corporale: limitare, contenere, organizzare. L’idea che l’Io, 

come la pelle, si strutturi in un’interfaccia consente anche di arricchire le nozioni 

di frontiere, limiti, contenitori, in una prospettiva più psicoanalitica.  

 

4.4 Il tessuto interstiziale, il nuovo organo del corpo umano 

 

Nel 2018 viene pubblicato uno studio su una scoperta scientifica molto 

interessante, sulla rivista Scientific Reports dall'Università di New York e dal 

Mount Sinai Beth Israel Medical Centre. Si tratta dell’individuazione di un nuovo 

organo nel corpo umano, il tessuto interstiziale, che allo stesso modo della 

pelle, è diffuso in tutto l’organismo sotto la pelle, e nei tessuti che 

rivestono l'apparato digerente, i polmoni, i vasi sanguigni e i muscoli. Si tratta di 

un liquido inserito all’interno di cavità collegate tra loro. La sua presenza 

potrebbe spiegare anche fenomeni biologici comuni come la diffusione di molte 

malattie, l'invecchiamento della pelle, le malattie infiammatorie degenerative e 

perfino il meccanismo d'azione dell'agopuntura. 

La sua vera natura è stata invece osservata per la prima volta grazie ad 

una nuova tecnica di endomicroscopia confocale laser, che consente di vedere 

al microscopio i tessuti vivi direttamente dentro il corpo, senza doverli prelevare 



	 48	

e poi isolare su un vetrino. Un tempo veniva identificato come tessuto 

connettivo, oggi la scienza riconosce la complessità della struttura, proprio per 

questo viene chiamato organo.  

"Questa scoperta ha il potenziale per determinare grandi progressi in medicina, 

inclusa la possibilità di usare il campionamento del fluido interstiziale come 

potente strumento diagnostico", spiega Neil Theise, docente di patologia 

all'Università di New York. Il continuo movimento di questo fluido che è drenato 

dal sistema linfatico è la 'sorgente' da cui nasce la linfa, vitale per il 

funzionamento delle cellule immunitarie che generano l'infiammazione. 

 

Inoltre, le cellule che vivono in questi spazi e le fibre di collagene che li 

sostengono cambiano con il passare degli anni e potrebbero contribuire 

alla formazione delle rughe, all'irrigidimento delle articolazioni e 

alla progressione delle malattie infiammatorie legate a fenomeni 

di sclerosi e fibrosi. Il reticolato di proteine che sostiene l'interstizio, infine, 

potrebbe generare correnti elettriche quando si piegano, seguendo il 

movimento di organi e muscoli, e per questo potrebbe giocare un ruolo nelle 

tecniche di agopuntura.   

Tutte queste scoperte sulla pelle e sul tessuto interstiziale ci danno conferma 

del fatto che il tocco favorisce un processo di riequilibrio sistemico sia 

attraverso il sistema nervoso autonomo, che attraverso questo grande organo 

interstiziale, svolgendo la funzione di “ponte” tra lo stimolo tattile (la pelle) e gli 

organi, i tessuti, le cellule. Pertanto, il tocco promuove un riequilibrio sistemico 

interscalare che coinvolge il corpo fisico, collegato grazie al sistema limbico alla 



	 49	

memoria emotiva, al mentale e infine spirituale, tutto grazie all’immensa rete 

fitta di collegamenti tra il nostro organismo e il cervello. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 50	

Capitolo V 

 

La Coscienza 

 

Noi nasciamo, per così dire, provvisoriamente, da qualche parte; soltanto poco 

a poco andiamo componendo in noi il luogo della nostra origine, per nascervi 

dopo, e ogni giorno più definitivamente. 

Rainer Maria Rilke, Lettere milanesi 

 

5.1. Il mistero della coscienza 

 

La coscienza presenta le questioni più profonde per la scienza, non c’è nulla di 

più intimo dell’esperienza della consapevolezza cosciente, ma anche nulla di 

più difficile da spiegare. Secondo il grande filosofo della coscienza, David 

Chalmers, negli ultimi anni sono stati analizzati vari tipi di fenomeni mentali, ma 

la coscienza ha resistito caparbia a tutte le indagini. La ragione risiede 

nell’incapacità di trovare degli strumenti di misurazione della mente e della 

coscienza e di potere in qualche modo controllare, da parte degli scienziati, ciò 

che è “immateriale”. Resta, infatti, un enigma: capire come il cervello converta 

l’attività bioelettrica negli stati soggettivi, ad esempio come i fotoni riflessi 

dall’acqua siano magicamente trasformati dalla nostra mente nel concetto di 

una scia lunare che avvolge di luce un battello lontano. Insomma, la natura del 

rapporto tra sistema nervoso e la coscienza rimane elusiva e, tuttora, al centro 

di accesi dibattiti. 

Il medico e ricercatore americano Robert Lanza, nel suo libro Biocentrismo, in 

maniera molto esaustiva attinge agli studi di filosofi, fisici, neurobiologi e dedica 

un capitolo intero al mistero della coscienza. Citando Chalmers chiarisce che il 

problema realmente difficile della coscienza è quello dell’esperienza. Quando 

pensiamo e percepiamo, c’è un frullio di elaborazione delle informazioni, ma 



	 51	

esiste anche un aspetto assolutamente soggettivo. Questa parte è l’esperienza 

cosciente. Quando vediamo, per esempio, facciamo esperienza di certe 

sensazioni visive. Poi ci sono quelle corporali, come dolorose o orgasmiche, 

immagini mentali che vengono formate interamente, la qualità percepita di 

un’emozione e anche l’esperienza di un flusso di coscienza. La questione su 

come ciò avvenga rimane misteriosa e ci si chiede perché mai dei processi fisici 

dovrebbero dare origine a una ricca vita interiore.  

Robert Lanza afferma che i nostri pensieri e le nostre percezioni hanno un 

ordine, non insito in loro, ma attribuitogli dalla mente che genera le relazioni 

spazio-temporali alla base di ogni esperienza quotidiana. Anche il passo 

successivo, in cui il processo cognitivo attribuisce un significato alle cose, 

richiede la creazione di relazioni spazio-temporali, forme interiori ed esteriori 

delle nostre intuizioni sensoriali. Non possiamo fare alcuna esperienza che non 

si adatti a questioni relazionali, esse rappresentano le modalità per 

l’interpretazione e la comprensione, costituiscono la logica mentale che plasma 

le sensazioni in corpi tridimensionali. Sarebbe sbagliato, quindi, immaginare 

che la mente esista nel tempo e nello spazio prima di questo processo, come 

se fosse già lì nelle ramificazioni del cervello prima che uno sforzo di 

comprensione vi ponga un ordine spazio-temporale. E’ come quando 

ascoltiamo un CD, esso di per sé è un semplice contenitore di informazioni, 

solamente quando lo stereo viene acceso l’informazione in esso raccolta si 

traduce in un vero e proprio suono. In questo modo può esistere la musica. 

Emerson sostiene che c’è un’unica mente comune a tutti gli individui e, come 

vedremo più avanti, a tutti gli esseri viventi. Ogni uomo è in comunicazione con 

essa e con tutto di essa. L’esistenza stessa consiste nella logica alla base di 

questa relazione spazio-temporale.  

La coscienza non ha nulla a che fare con la struttura fisica o la funzionalità di 

per sé. Come i rami dell’edera che si estendono sul terreno da ogni parte, così 

la coscienza lascia traccia della sua esistenza attraverso la realtà temporale 

delle percezioni nello spazio.  



	 52	

Da questo concetto, la difficoltà ad impartire una coscienza ad una macchina 

dovrebbe essere chiara a chiunque abbia assistito alla nascita di un bambino, 

quando un nuovo essere dotato di coscienza si affaccia sul mondo. Come 

scaturisce la coscienza?  

Gli induisti credono che la coscienza, il divenire di un essere senziente, nasca 

dal feto al terzo mese di gravidanza. In realtà, se vogliamo essere 

scientificamente onesti, dobbiamo riconoscere di non avere l’idea di come 

appaia la consapevolezza, né nel singolo individuo, né nella collettività, ma di 

certo non dalle molecole e da fenomeni elettromagnetici. Ci possiamo 

addirittura chiedere: la coscienza è davvero qualcosa che nasce? Ogni cellula 

del nostro corpo è parte di un gruppo continuo di cellule che ha cominciato a 

dividersi miliardi di anni fa, dando il via a una catena ininterrotta di vita. E la 

coscienza? E’ l’entità indivisibile per eccellenza. Allora, coscienza è sinonimo di 

ogni cosa? I grandi pensatori del passato e del presente hanno ragione: è il 

mistero più profondo, accanto al quale tutti gli altri impallidiscono. 

 

5.2 Cos’è la Coscienza? 

 

Tra gli innumerevoli studi svolti da molti scienziati, la risposta più esaustiva a 

questa domanda si evince nel secondo incontro de “Il ruolo della Scienza nella 

Nuova Era” che gli scienziati e ricercatori Hartmut Müller e Leili Khosravi hanno 

organizzato nella Comunità di Etica Vivente. Loro sostengono che la secolare 

diatriba tra materia e coscienza, già ai tempi di Platone e Aristotele, si risolva in 

un errore di fondo, in quanto non si tratta di una contrapposizione tra le due 

visioni ma di due modelli che rappresentano la realtà.  

La materia rappresenta solo un aspetto della realtà, quello che viene 

identificato come massa. Dato che nessun modello può cogliere la realtà nella 

sua complessità, per questo scienziati, ingegneri, architetti sviluppano vari 

modelli e li compongono per creare un oggetto reale. Pertanto, un oggetto per 

essere costruito ha bisogno di tanti modelli molto complessi, ricchi di 

informazioni e separati tra loro per rappresentare in maniera accurata e stabile 



	 53	

il flusso di energia di quell’oggetto, che è una rappresentazione materiale della 

realtà.  

La materia, quindi, è un modello estremamente povero perché descrive solo un 

aspetto della realtà, la massa: un criterio di inerzia, cioè della resistenza contro 

lo spostamento. Quasi tutto ha massa, per questo la materia è un modello 

astratto che contiene poca informazione, la realtà perciò è molto più complessa 

dei modelli che la possono rappresentare, per questa ragione la materia può 

essere considerata di basso significato “euristico”, infatti non permette di potere 

prevedere il funzionamento o comportamento di qualcosa che viene definito 

materiale. La materia, infatti, è un’astrazione e in realtà non esiste e non è mai 

esistita. 

E’ per questo motivo che la teoria che spiega l’inizio della vita secondo una 

visione materiale, il Big Bang, non è in grado di risolvere in maniera completa 

tutti i dubbi sull’origine della genesi della vita e della coscienza. Alla luce di ciò, 

il materiale e l’immateriale sono le due parti dell’aspetto universale 

dell’esistenza, che è la Vita. Nell’Universo tutto è animato e ha vita, le forme di 

vita cosmica sono infinite e infinitamente diverse tra loro. Così anche sulla Terra 

esistono sia forme di vita biologica che minerale.  

I minerali delle rocce crescono, si replicano, hanno un metabolismo ed 

esplicano tutti i ritmi della vita, ma lo fanno lentamente, per questo l’essere 

umano non è in grado di percepirlo. I criteri della vita sono validi per tutti i 

cristalli e per tutte molecole, non solo per il DNA. Persino l’intelligenza degli 

animali è stata rivalutata recentemente dagli scienziati dai mammiferi, agli 

uccelli, i pesci, gli insetti, le api, le formiche.  

La grande scoperta degli ultimi anni da parte di molti scienziati è una visione 

non più antropocentrica ma biocentrica dove la coscienza non appartiene più 

solo agli umani, ma ogni essere ha il suo accesso alla coscienza cosmica.  

Il celebre botanico italiano, Stafano Mancuso, con il suo gruppo di ricerca ha 

dimostrato, nel libro Verde Brillante come l’intelligenza del mondo vegetale 

abbia delle caratteristiche sorprendenti. Gli autori del libro guardano il mondo 

da un punto di vista inedito e senza i condizionamenti del passato.  



	 54	

Stefano Mancuso ci dimostra come le piante siano in grado di viaggiare, anche 

per mare, e portare la vita su quelle parti del pianeta aride, crescendo e 

adattandosi a condizioni apparentemente inaccessibili e inospitali. In questo 

libro si parla di neurobiologia delle piante, considerando che anche le piante 

hanno un’autocoscienza, viene dimostrato con esempi pratici che le piante 

hanno sviluppato i cinque sensi come noi e sono addirittura più sensibili di noi 

umani perché vengono individuati altri quindici sensi come la capacità di 

misurare l’umidità del terreno, sentire la gravità, i campi elettromagnetici, 

misurare i gradienti chimici e tanti altri ancora.  

Inoltre, le piante riescono a comunicare tra loro e con l’ambiente circostante e 

hanno un’intelligenza spiccata che permette loro di adattarsi all’ambiente e 

un’organizzazione senso-motoria, oltre ad una minima capacità cognitiva. 

Persino i cristalli sono vivi e hanno un’autocoscienza, esattamente come i 

vegetali, gli animali e gli umani. 

Hartmut Müller dimostra nei suoi studi che gli atomi, per mantenere la loro 

identità, devono saper contare e calcolare dal punto di vista matematico, 

pertanto l’immateriale come base della coscienza esiste già a livello 

subatomico, altrimenti i computer non avrebbero mai potuto compiere la loro 

funzione. La diversità dei fenomeni reali non consiste nella presenza o assenza 

di una proprietà ma nella loro espressione, per esempio noi sappiamo che tutto 

è vivo e ha una massa, temperatura, solo che una vita può essere più veloce e 

corta (gli efemerotteri vivono solo un giorno) e un’altra più lenta e lunga (i 

minerali), così come la massa può essere grande o molto piccola o la 

temperatura molto bassa ma non raggiunge mai lo zero assoluto.  

Allo stesso modo anche la coscienza, la diversità non consiste nella presenza o 

assenza dell’immateriale, ma nella sua espressione che può essere subatomica 

o molecolare, cellulare o organica, individuale o sociale, planetaria o galattica, 

la coscienza non è antropogenica ma cosmogenica. Il materiale è solo un 

aspetto della realtà, secondario rispetto all’immateriale.  



	 55	

Esso non può esistere senza l’immateriale, sono i rapporti numerici (quindi 

l’immateriale) che rendono tutto vivo e stabile. Un esempio chiaro risiede nella 

stabilità del sistema solare. 

A questo punto sorge spontanea una domanda: cos’è l’immateriale? Cos’è che 

non ha né massa né inerzia? Non avere inerzia significa avere una velocità 

infinita, di conseguenza essere onnipresente nell’Universo, infatti, per la prima 

volta questa non località come fenomeno reale è stato scoperto dalla fisica 

quantistica. Secondo questa visione, le grandezze fisiche sono materiali ma il 

loro rapporto di misurazione è numerico quindi immateriale, pertanto i rapporti 

possono dare stabilità o distruggere.  

Un esempio potrebbe venire dal mondo della fisica, poiché nel corso degli anni 

molti fisici hanno scoperto oltre quattrocento particelle elementari, tutte instabili 

tra loro, l’unico rapporto speciale ed eternamente stabile è tra elettrone e 

protone, basato sul numero di Eulero (elettrone e7√e = protone).  

Questo rapporto numerico trascendente, immateriale, rende stabile gli atomi, 

quindi tutte le strutture che vengono formate da loro, e se mantengono questa 

relazione rimarranno eterni. I protoni ed elettroni sono forme stabili di luce, così 

anche gli atomi, le molecole, noi siamo quindi esseri di luce ma anche i pianeti 

e le stelle.  

Questa visione è la parte essenziale della “cosmologia interscalare” dove i 

rapporti tra le scale dell’Universo sono eticamente stabili. Allora la visione del 

mondo cambia, perché in primo piano troviamo l’aspetto immateriale, la 

coscienza, lo spirito. In virtù di quanto esposto sopra, non esiste separazione 

nell’Universo perché la vita è l’incontro tra materia e coscienza (spirito) nelle 

loro innumerevoli espressioni che popolano l’Universo, sia esso un atomo o un 

filo d’erba o un pianeta non vi è alcuna differenza, si tratta sempre della vita che 

si esprime attraverso i rapporti immateriali. La materia, quindi, sorge dalla 

coscienza.  

 

 



	 56	

5.3 I livelli di realtà e la coscienza quantica 

 

Erica Francesca Poli, psicoterapeuta e ricercatrice, nel suo libro Anatomia della 

Coscienza Quantica, da’ una visione teorico-scientifica e allo stesso tempo 

empirica ed esperienziale della funzione terapeutica in considerazione dei vari 

livelli di realtà e di coscienza della persona. Il suo approccio è interessante per 

il Naturopata che, durante i colloqui e le diverse pratiche manuali e non, deve 

avere la capacità di entrare in comunicazione con il cliente che ha una sua 

concezione della realtà ed espressione del suo livello di coscienza, questo 

aspetto è fondamentale per accompagnare il cliente verso un processo di 

autoguarigione attraverso i “suoi” strumenti. Per comprendere meglio questo 

concetto la Dottoressa Poli classifica la realtà in quattro livelli: Oggettiva, 

Soggettiva, Simbolica e Olistica. 

Realtà oggettiva: si tratta della realtà degli oggetti, qui crediamo che la materia 

sia solida, gli oggetti separati tra loro e usiamo i nostri organi di senso per 

scrutare la realtà. In questa realtà vigono le leggi della fisica classica: la forza di 

gravità, il tempo lineare, la logica razionale. Il materiale in questo caso è più 

importante dell’immateriale, che non esiste.  

La credenza è: “Tutto è separato”, “esiste un inizio e una fine”, “ogni effetto ha 

una causa”. Questa credenza della realtà oggettiva è quella a cui siamo stati 

educati noi occidentali e si è rivelata molto utile per il progresso tecnologico, 

come anche la medicina iperspecialistica, sempre più avanzata nello studio e 

nella cura di parti sempre più piccole.  

Il problema sorge quando ci sono incongruenze: quando nonostante la cura 

antibiotica, l’infezione non passa; quando hai disturbi che non hanno un 

correlato organico; quando, convinto che i traumi dell’infanzia siano alla base 

della tua infelicità attuale, segui per anni una psicoterapia e non cambia nulla, o 

quando assisti impotente alla malattia di un caro con accanimento terapeutico 

per prolungare la vita del corpo fisico e materiale. Allora cominciano le 

domande che ci portano al secondo livello di realtà. 



	 57	

Realtà soggettiva: questo è il piano del soggetto, qui crediamo che tutto 

dipenda da come lo vediamo e che dunque tutto è relativo e interconnesso. 

Pensiamo che una terapia funzioni non solo perché è efficace di per sé, ma 

perché la persona è convinta che sia così. Si crede nell’effetto placebo e 

nocebo. La credenza fondamentale è: “tutto è collegato”, ma anche “tutto è 

ciclico e transitorio”, “tutto è sincrono”. La vita è vissuta come un grande viaggio 

di trasformazione, in questo piano vi sono interconnessioni tra organi, emozioni, 

energia, corpo e psiche. Si potrebbe essere attratti da telepatia, 

chiaroveggenza, vite passate. L’unico limite potrebbe essere utilizzare tutto 

questo per scappare da ciò che veramente si potrebbe toccare con mano nel 

qui ed ora. 

Realtà simbolica: qui tutto è simbolo, nulla è veramente come appare, tutto 

rimanda ad un altro significato. In questa dimensione un gesto o un pensiero 

diventano forme gesto e forme pensiero, ovvero informazioni che rimandano a 

un altro significato, che le ricollega a una realtà sottesa a tutto fatta di 

coscienza. Qui valgono le leggi a un tempo sciamaniche e quantistiche dello 

specchio: tutto è un riflesso di noi. Tutto è un sogno e nulla esiste al di fuori del 

mio sogno che crea man mano. Ogni persona, ogni evento, ogni cosa è parte 

del mio sogno, riflette me, la mia coscienza, il mio livello di consapevolezza. In 

questo piano confluiscono le concezioni quantistiche e sciamaniche. Se tutto è 

un sogno, tutto è una mia co-creazione.  

Allora si può cambiare il sogno, cambiando se stessi e la propria osservazione. 

Su questo piano tutto è perfetto, non si è vittime degli eventi. Sul piano 

materiale si è vittime di minacce esterne (malattie, imprevisti), sul piano 

soggettivo si è vittime del passato (psiche, emozioni represse, blocchi 

energetici), su questo piano si è co-creatori della realtà. 

Realtà olistica: pur essendo un termine inflazionato, Erica Poli, non può 

tralasciare la potente origine etimologica del termine holos, intero.  

Qui tutto è uno, tutto è, ed è tutto. Siamo uno con il cosmo, nel senso che 

nell’uno siamo davvero noi stessi. Più permettiamo all’uno di comprenderci, più 

siamo esattamente noi stessi, come una pianta che non può essere quella che 



	 58	

è sempre stata a partire dal suo seme. La metafora del seme è potentissima: il 

seme è uno con se stesso e con tutte le manifestazioni di pianta che sarà nella 

materializzazione della sua energia e al tempo stesso è una parte della natura 

tutta inscindibile da essa. La coscienza del seme è la coscienza della natura. 

L’infinitamente piccolo è l’infinitamente grande, non c’è più alcuna differenza, 

come ci spiega in maniera molto chiara la Scienza Interscalare dove scale 

dell’universo comprendono scale più piccole e vengono comprese, a loro volta, 

da scale più grandi.  

Questi rapporti, come si evince nel precedente paragrafo, si fondano su rapporti 

numerici stabili, quindi immateriali, fondamentali per la creazione della materia. 

Tutto, quindi, si risolve nella coscienza di esistere, ex sistere: io percepisco e 

sono. Penso, sono cosciente, sono coscienza, dunque sono. Nel mondo 

olistico, ciò che in alto è come in basso e ciò che in basso è come in alto. 

Nell’Uno vige la legge dell’armonia, la legge del karma qui è dissolta. Il nostro 

pasto è tutto e tutto è cibo come dicono i Veda.  

Anche noi che non veniamo allevati per essere mangiati, saremo cibo per la 

terra, i vermi, le larve. Se nella realtà oggettiva tutto è separato, nella soggettiva 

tutto è interconnesso ma pur sempre separato, nella simbolica tutto è un 

riflesso: il che implica che ci sia sempre uno specchio che riflette; qui non c’è 

distinzione tra me e qualsiasi altra cosa, perché tutto è in me, tutto sono io, fuori 

dal tempo. 

Tutto ciò sottende quello che le pratiche di riequilibrio energetico, il tocco sottile 

come la Calatonia, la meditazione svolgono passando, se necessario, su tutti i 

livelli di realtà o “scale” dell’universo, dal corpo fisico per arrivare alla coscienza 

e attivare il processo di autoguarigione. 

 

 

 

 

 



	 59	

Capitolo VI 

 

Tocco sottile: Calatonia 

 

6.1 Calatonia, le origini  

 

Questo viaggio così affascinante che attraversa il cervello umano, il suo 

funzionamento, la nostra pelle, le sensazioni e capire cosa è e come funziona 

la coscienza, è indispensabile alla comprensione chiara e approfondita delle 

tecniche di tocco sottile e in particolare della Calatonia, che ho personalmente 

sperimentato su due soggetti adulti e un gruppo di bambini. 

La Calatonia è una tecnica di tocco sottile fondata e ideata da un medico 

ostetrico e ginecologo di origini ungheresi, Pethő Sándor, il quale durante la 

seconda guerra mondiale fece esperienza del dolore e dell’orrore della guerra. 

Fu costretto a lasciare la sua terra e durante la fuga, perse i genitori in un 

attentato e poco dopo pure la moglie.  

Divenne medico della Croce Rossa nei campi profughi in Germania, dove 

conobbe una coppia che sarebbe diventata poi la sua nuova famiglia, entrambi 

erano degli intellettuali studiosi di astrologia ed esoterismo. Già all’epoca 

Sándor iniziò a studiare psicologia e si appassionò ad alcune tecniche che lo 

condussero poi alla Calatonia. Senza risorse convenzionali a sua disposizione 

a causa della guerra, iniziò a “sperimentare” un tocco gentile e la 

manipolazione delle estremità dei suoi pazienti nel tentativo di alleviare i loro 

sintomi e il dolore.  

Lo stesso Sándor raccontava ai suoi allievi di aver utilizzato la tecnica del tocco 

gentile su pazienti con una moltitudine di disturbi: dagli arti fantasma alle crisi di 

nervi fino alla depressione e alle reazioni compulsive. Per i soldati tedeschi, 

Sándor era il medico che “portava via il dolore con le mani”. Lavorò per tre anni 

in Germania per gli ospedali che accoglievano i rifugiati e trattò pazienti con 

politrauma, applicò la Calatonia a tutti, dichiarò che c’era chi si sentiva smarrito 



	 60	

e si stava preparando a emigrare come pure ai membri della popolazione 

tedesca mentalmente scossa e mortificata, solo che questa volta si sarebbe 

dedicato maggiormente a coloro che avevano bisogno di aiuto psicologico e 

neuropsichiatrico.  

Fu a partire di queste esperienze che Sándor pose le fondamenta del suo 

lavoro che sviluppò poi in Brasile. Infatti, nel 1949 decise di andare via 

dall’Europa e ricominciare da capo. Cercò di andare in Canada, in Argentina 

dove vivevano delle zie. Tuttavia, il Brasile fu l’unico paese ad accogliere lui e 

la sua nuova famiglia adottiva senza restrizioni. Sándor aveva una solida 

cultura classica europea, conosceva tre lingue (oltre al latino e greco) e in 

Ungheria aveva persino studiato canto lirico e, durante il viaggio in nave per 

raggiungere il Brasile, iniziò a studiare il portoghese con risultati sorprendenti. 

Inizialmente, lavorò come tecnico di laboratorio a San Paolo, poco dopo 

approfonditi gli studi del portoghese e di psicologia junghiana si trasferì a Rua 

Augusta e aprì uno studio di psicoterapia.  

Nel 1971 tenne dei corsi di “Psicologia del Profondo” presso la scuola di 

psicologia. Si dedicò a tecniche correlate, dal rilassamento base sviluppate da 

Schulz con il training autogeno, Jacobson con il rilassamento muscolare 

progressivo e Reich con la bioenergetica, così come la Calatonia, alla stesura 

di testi sulla psicologia junghiana, sull’astrologia e sui temi esoterici. Continuò il 

suo insegnamento di tecniche corporee al College e all’Istituto Sedes 

Sapientiae a San Paolo come la Kinesiologia Psicologica, dove i suoi allievi 

riportavano i risultati delle loro ricerche e pratiche. Sándor morì nel 1992, 

dedicando tutta la sua esistenza terrena alla Calatonia, alla psicologia, ai suoi 

pazienti e ai suoi allievi ai quali ha lasciato un’eredità preziosa e che lavorano 

per la diffusione della Calatonia. 

 

6.2 Calatonia: il tono adeguato 

 

Il termine Calatonia deriva dal greco Khalaó e letteralmente significa “tono 

adeguato”, che traduce in modo concreto gli effetti osservati con questo 



	 61	

rilassamento. L’osservazione e la comunicazione di tali effetti sono stati rilevati 

da un gruppo di un centinaio di terapeuti e operatori per più di cinque decenni. 

Fernado Cortese, allievo di Sándor, nel suo libro Calatonia e Integrazione 

Fisica spiega in maniera chiara come la regolazione del tono, secondo Sándor 

riguardi tre livelli: fisico, emotivo e mentale. 

v Livello fisico: rilassamento muscolare, decontrazione muscolare, 

regolazione di diverse funzioni vegetative, come ad esempio la 

respirazione, la circolazione sanguigna e linfatica, il ritmo cardiaco, il 

funzionamento viscerale, la temperatura e la pressione arteriosa. 

v Livello emotivo: adeguamento del rilassamento e regolazione del “tono 

affettivo”, vale a dire, riorganizzazione delle emozioni caricate in maniera 

squilibrata dagli eventi quotidiani e dai vari livelli di conflitti inconsci. 

v Livello mentale: regolazione del “tono mentale” con l’eliminazione dei 

diversi contenuti mentali spuri, condizionati dall’esposizione quotidiana 

ad una quantità enorme di stimoli e, ad un livello più profondo, 

superamento delle categorie mentali condizionale dall’istruzione e dalla 

cultura in vigore. 

 

I tre livelli dell’esistenza umana comprendono aspetti considerati “inconsci”. Al 

livello fisico, le funzioni riguardano il sistema vegetativo o sistema nervoso 

autonomo, ovvero sono indipendenti dal comando della coscienza. Ciò mostra 

quanto l’esperienza umana sia essenzialmente inconscia, per esempio se non 

respiriamo moriamo subito, ma questa funzione è primordiale e controllata dal 

sistema nervoso autonomo, come abbiamo già visto nel Capitolo I. Allo stesso 

tempo, le nostre emozioni e i nostri sentimenti hanno una componente in 

prevalenza inconscia, ossia non conosciamo gli aspetti principali di questi 

sentimenti ed emozioni. Questo concetto ci riporta all’”immateriale” di cui si 

parlava nel capitolo precedente dedicato alla Coscienza, dove l’operatore e il 

ricevente sono immersi nell’inconscio e quindi nell’immateriale, dove non 

esistono né spazio né tempo.   

 



	 62	

Per il Naturopata, la reintegrazione dell’uomo con la natura è uno degli obiettivi 

principali e la Calatonia è una tecnica che avvicina la persona a connettersi alla 

sua natura più profonda e dalla quale proviene. Sdraiarsi, stare a piedi nudi, 

chiudere gli occhi e abbandonarsi al ritmo del respiro, rappresentano 

simbolicamente e fisiologicamente un’alterazione del ritmo di funzionamento del 

corpo e della psiche.  

Abbandonarsi al tocco proposto e consentirsi di sperimentare le percezioni 

aiuta a sentire i contenuti degli strati più interni. Inoltre, lo stimolo del tocco, nel 

sollecitare una decontrazione muscolare, un riequilibrio respiratorio, circolatorio 

e altre funzioni, completa la creazione del campo psicofisico che rende 

possibile questa esperienza. Gli obiettivi della Calatonia possono essere i 

seguenti: 

 

v Contatto con se stessi: contatto con le sensazioni del corpo, la cui 

percezione è facilitata dal rilassamento e dal tener fuori gli stimoli esterni. 

Contattare ad un livello più profondo il Sé superiore o l’Anima. Attraverso 

l’attivazione della funzione intuitiva, attraverso il tocco e la sua funzione 

di sensazioni opposte, si crea uno stato psicofisico che favorisce lo stato 

di coscienza che, a sua volta, facilita l’accesso ai livelli più profondi della 

psiche. (Realtà Soggettiva) 

v Riconnessione con l’organismo più grande di cui siamo parte: 

riconnessione ad un livello sociale e fisico, di specie, di pianeta e 

cosmico, holos “totale, completa, intera”. (Realtà olistica) 

v Strumento di profilassi: contribuire alle funzioni fisiche e psichiche, oltre 

che rendere possibile un’auto-osservazione più profonda, come ad 

esempio discriminare sensazioni di dolore fisico o di disagio che 

rimangono non percepite nelle normali attività quotidiane. 

v Strumento diagnostico: questo aspetto è di scarso interesse per il 

naturopata, ma se si dovessero scorgere attraverso gli strumenti di 

osservazione e intuizione di cui dispone, delle patologie e problemi 



	 63	

particolari, si potrebbe “inviare” il cliente al professionista che si ritiene 

più adatto a trattare l’eventuale disfunzione. 

v Strumento di interazione differenziata e profonda con l’altro: nella 

Calatonia lo scambio tra operatore e ricevente è dialettico. Si toccano 

reciprocamente all’interno di un campo che mette a confronto, crea 

interscambio, integra e trascende entrambi allargando quell’energia di 

sintesi che proviene dell’Io inconscio che il Dott. Sandor definisce il terzo 

punto. 

La Calatonia è una tecnica che non ha particolari effetti collaterali, ha effetti 

molto interessanti sui bambini e su soggetti sia in buona salute che con 

patologie di tutte le età. Nel prossimo paragrafo ci si dedicherà alla tecnica, il 

metodo e di seguito al concetto di terzo punto. 

 

6.3 Calatonia, la tecnica 

 

“La Calatonia è essenzialmente esperienza e pratica di Vita”, con queste parole 

Pethő Sándor afferma l’apprendimento empirico indispensabile per la pratica 

della Calatonia. Difatti, lo stesso Sándor non ha elaborato un manuale specifico 

sulla sequenza dei tocchi. I documenti più significativi li troviamo nelle 

testimonianze scritte dei suoi allievi che si sono impegnati molto nella 

trascrizione delle lezioni e conferenze da lui tenute e nella stesura di testi, che 

dessero un orientamento sugli effetti della Calatonia.  

Le parole del Dott. Sándor sottendono ciò che ho potuto sperimentare anche io, 

nella mia esperienza personale come operatrice, sulla soggettività dell’effetto 

della Calatonia dal punto di vista fisico, emotivo e mentale. Le percezioni 

personali cambiano, il modo in cui il ricevente entra in contatto con se stesso, i 

livelli di coscienza che attraversa e le molteplici sensazioni fisiche, così come gli 

effetti che si evincono nel tempo con evocazioni di immagini o sogni. Ogni 

pratica di Calatonia è unica e irripetibile! 

 



	 64	

6.4 Il colloquio 

 

 

L’applicazione di stimoli tattili in Calatonia richiede una preparazione 

preliminare da parte dell’operatore, a partire da come introdurre il processo nel 

contesto delle sessioni, nonché una preparazione di base relativa all’area di 

lavoro. La prima misura riguarda il colloquio con il cliente, comprendere che tipo 

di rapporto ha con il proprio corpo, se sente il bisogno di un trattamento 

rilassante, fornirgli una descrizione delle procedure e sequenze di tocco per 

rendere la situazione più chiara e confortevole possibile. 

 

6.5 Il setting 

 

Nel preparare lo spazio, l’operatore dovrebbe assicurarsi che la sala abbia una 

regolazione della ventilazione e della temperatura e che sia appartata e 

silenziosa; inoltre, l’operatore dovrebbe assicurare che il lavoro non sia 

interrotto o disturbato da squilli di telefono o rumori molesti. L’ambiente 

dovrebbe essere asettico, tranquillo, senza musica, evitare essenze profumate, 

illuminazione tenue, per non “condizionare” le percezioni del ricevente. La 

pratica si svolge distesi in posizione supina su un lettino o per terra su 

materassino con le braccia aperte lungo il corpo, i palmi rivolti verso l’alto. 

L’operatore dispone di uno o più sgabelli regolati alla stessa altezza del lettino 

per svolgere la sua attività comodamente e senza fastidi fisici. Il ricevente 



	 65	

indossa i vestiti, toglie le scarpe e per la tecnica base è a piedi nudi, dovrà 

sciogliere i capelli se lunghi e portarli fuori dal lettino, è libero da monili che 

potrebbero interferire sulla pratica, gli viene chiesto di chiudere gli occhi e 

seguire il ritmo naturale del suo respiro. L’operatore dovrà preparare 

asciugamani o coperte per coprire il ricevente nelle stagioni più fredde le parti 

non trattate, eviterà contatti fisici inutili con il corpo del cliente, come ad 

esempio pacche di incoraggiamento, abbracci, carezze o altre dimostrazioni 

d’affetto, la stimolazione tattile si limiterà alle aree in cui sta lavorando. 

 

6.6 Allineamento dell’operatore 

 

L’operatore, per iniziare dovrà lavare le mani accuratamente, togliere oggetti 

come orologi e bijoux che ostacolerebbero il tocco. Uno degli elementi più 

importanti della pratica è l’allineamento dell’operatore seguendo i seguenti 

passaggi: 

 

v Contattare il proprio respiro 

v Percorrere i confini del corpo respirando in maniera pendolare e ritmica 

v Posizionare i piedi per terra 

v Connettersi con il cuore della terra e favorire la risalita di questa energia 

in tutto il corpo fino alla testa 

v Collegare il centro della corona con il cuore del sole (terzo punto) e 

favorirne il contatto 

v Permettere all’energia del sole di penetrare in noi attraversando il nostro 

corpo 

v Percepire noi stessi come un canale di connessione tra il cielo e la terra 

e il nostro cuore come un centro che accoglie queste due energie 

v Strofinare le mani e posizionarle l’una di fronte all’altra 

 

 



	 66	

6.7 Tecnica base 

 

 

 

La tecnica consiste in tocchi molto leggeri, “gentili”, Sándor diceva che 

l’intensità del tocco è come se si stesse tenendo tra le dita una bolla di sapone, 

il tocco deve essere simmetrico, simultaneo e con un intervallo ravvicinato tra 

un tocco e l’altro. Nella tecnica base i tocchi sono dieci, si parte dalle dita dei 

piedi, ogni dito della mano dell’operatore prende le estremità della falange 

distale del dito corrispondente del piede del cliente, eccetto l’alluce che sarà 

toccato da tutte le dita delle mani. Il sesto tocco avverrà con i polpastrelli delle 

dita (indice, medio e anulare) sulla pianta del piede appena sotto l’arco 

plantare, il settimo tocco appena sopra la base del tallone. Nell’ottavo tocco, 

l’operatore supporta e avvolge le caviglie del cliente, facendo estremamente 

attenzione a non esercitare alcuna pressione. Il nono tocco si pratica sui 

polpacci, dove il muscolo Gartrocnemio si inserisce sul tendine plantare. Il 

decimo tocco è sulla testa posizionando entrambe le mani all’altezza delle 

tempie con i pollici sulla fronte, oppure supportando la testa nella zona 

occipitale “a coppa”.  

Ogni tocco potrà durare dai 10 ai 20 respiri (non più di tre minuti per tocco) del 

ricevente e l’operatore connetterà il suo respiro a quello del cliente. Alla fine 



	 67	

della sessione, l’operatore con un tono di voce basso e controllato guiderà il 

cliente al risveglio chiedendogli di percepire il suo corpo, muoverne le estremità 

molto lentamente, respirare in maniera profonda, muovere le parti che il corpo 

sente maggiormente, allungarsi, portarsi sul fianco e alzarsi con lentezza. 

L’operatore poi lascia da solo il cliente, dopo quando sarà ritornato nel “qui ed 

ora” lo inviterà a prendere nota e ci sarà uno spazio dedicato allo scambio e 

alla condivisione delle percezioni.  

La sequenza dei tocchi della tecnica base si può ripetere esattamente nelle 

mani anziché nei piedi, rispettando tutti i passaggi. Apparentemente sembra 

uguale, ma di fatto l’esperienza è molto diversa.  

 

6.8 Applicazione integrata di altri stimoli 

 

Il tocco funziona a vari livelli a seconda del suo grado di intensità, dal punto di 

vista strutturale si può agire su strati di area di interesse diversa: sulla pelle, 

appena sotto la superficie, il tessuto sottocutaneo, il tessuto muscolare ed il 

tessuto osseo. In questo paragrafo si elencheranno solo alcune delle altre 

tecniche di applicazione integrata di Calatonia, in particolare le tecniche che ho 

utilizzato durante la sperimentazione.  

Di norma, come apertura del trattamento si pratica uno stiramento degli arti 

inferiori, delle braccia e delle spalle e infine ponendo le mani sulla testa, nella 

zona occipitale si praticano dei leggeri stiramenti sempre durante la fase di 

espirazione del ricevente e con molta delicatezza.  

Durante la fase di apertura si praticano, in base al tipo di cliente che ci si trova 

di fronte e alla conoscenza simbolica del linguaggio del corpo, delle pratiche di 

massaggio che possono essere integrate al trattamento di Calatonia: 

v Scivolamenti: usando la punta delle dita o i palmi delle mani, si 

eseguono dei tratti ampi che seguono la forma anatomica del corpo. 

Evitare di interrompere bruscamente e terminare in maniera dolce. 



	 68	

Questo si fa per una prima esplorazione delle percezioni del corpo da 

parte del cliente e riscaldare il corpo per il trattamento. 

v Accarezzamento: molto simile allo scivolamento, si accarezza il corpo 

del cliente in maniera delicata ma questa volta non saranno ampi i tratti 

ma ci soffermerà su ogni parte del corpo e facendo una pausa tra il lato 

destro e il sinistro. 

v Tapping o tamburellare: usando i polpastrelli, si stimola rapidamente e 

ritmicamente l’area di lavoro, come a battere i tempi di una melodia. 

Questa tecnica ha la funzione di lasciare fluire l’energia del corpo in 

maniera più libera, risvegliando le parti che il cliente ha meno attive nel 

suo corpo, così da contribuire alla liberazione dei “blocchi”.   

v Impastamento: Il movimento si effettua sempre con i polpastrelli e 

consiste, come suggerisce il nome, nel movimento di impastare il pane o 

l’argilla, pertanto l’operatore “impasta” i muscoli per ammorbidirli e per 

sciogliere le tensioni. 

v Tocco di piuma: questa manovra, usata per terminare la sessione, 

fornisce un senso di sollievo, ristoro e dolcezza. Consiste in movimenti 

molto delicati che si possono estendere alla parte trattata o a tutto il 

corpo.  

v Camminata dell’elefante: con il pugno della mano si effettuano delle 

pressioni sul corpo del ricevente, simulando la camminata dell’elefante. 

Molto utilizzata con i bambini canticchiando una filastrocca. Sugli adulti è 

una tecnica interessante perché conduce ad una percezione più 

profonda e consapevole del proprio corpo. 

 

6.9 Decompressione e compressione frazionata 

 

Altra tecnica che ho utilizzato in alternativa alla tecnica base ai piedi e alle 

mani, è stata la decompressione e compressione frazionata. Questa è una 

tecnica molto interessante per definire i confini del proprio corpo, per rendere il 

soggetto consapevole dei livelli di densità del corpo, dal più denso al più sottile. 



	 69	

Nella decompressione si inizia dal materiale con un tocco più fermo e deciso 

(sempre delicato) a quello più lieve, fino al “non tocco”, quindi più sottile. 

Invece, nella compressione frazionata il procedimento è inverso, dal “non tocco” 

si arriva ad un tocco più fermo e forte. Con la decompressione, quindi, abbiamo 

un ampliamento dei confini fisici, infatti questo trattamento è molto indicato per i 

soggetti stressati, che si trovano all’interno di una dimensione ristretta e 

soffocante.  

Viceversa, nella compressione frazionata il soggetto diventa consapevole dei 

propri confini riappropriandosi di un’immagine del proprio corpo sempre più 

aderente alla realtà, questa pratica funziona bene con chi ha sviluppato tanto le 

funzioni mentali e spirituali ma ha uno scarso rapporto con il proprio corpo o chi, 

soffre di una dispercezione corporea.  

Questi sono solo degli esempi, come è stato specificato in precedenza, la 

Calatonia è un trattamento che può essere in linea di massima praticata su tutti, 

bisogna solo essere adeguatamente formati e bisognerà apportare delle 

precauzioni a chi utilizza psicofarmaci perché avrà già uno stato alterato della 

coscienza, evitare di trattare donne in gravidanza al primo trimestre e donne 

con ciclo mestruale per non sovrastimolare l’attività uterina, evitare di trattare 

aree particolarmente infiammate o ferite del corpo.  

Nella decompressione e compressione frazionata, si lavora prima su un lato e 

poi su altro (destro e sinistro o viceversa), la sequenza che ho praticato è stata 

la seguente: 

 

v Polso-caviglia 

v Ginocchio-gomito 

v Anca-spalla 

 

Ogni tocco ha la durata di tre cicli di respiro per ciascuno e si pratica sempre 

una pausa tra il lato destro e sinistro per dare la possibilità al cliente di 

percepire la differenza. Infine, si chiude il trattamento con il tocco dei piedi e 

della testa. 



	 70	

Le tecniche di Calatonia sono molte e ognuna ha una sua funzione ben chiara e 

definita, io ho citato solo quelle che ho utilizzato durante la mia sperimentazione 

di cui parlerò nel successivo capitolo. 

 

6.10 L’operatore e il “terzo punto” 

 

L’operatore in Calatonia deve cercare di mantenere il più possibile una 

posizione di ascolto e di “osservazione”, in particolare durante il trattamento, 

Sándor sosteneva che mentre l’operatore “tocca”, viene a sua volta “toccato”, 

pertanto le mobilizzazioni a vari livelli a cui il cliente è soggetto possono agire 

anche sull’operatore. Durante l’allineamento, come sopra già manifestato in 

maniera dettagliata, l’operatore trae energia da tutto il campo energetico al 

quale ha accesso come i quattro elementi, i pianeti, l’Universo stesso. 

Egli ha piena fiducia nella capacità del cliente di ricevere il trattamento e non ha 

nessuna aspettativa nei confronti dei risultati, né tantomeno cercherà in alcun 

modo di condizionarlo.  

L’operatore durante la fase del trattamento e durante la condivisione con il 

cliente deve sempre concentrarsi sul terzo punto (Sándor), che potrebbe essere 

quel campo di scambio privilegiato e che integra e trascende operatore e 

cliente, dove l’Io personale e individuale dei due “attori” si dissolvono e dove lo 

spazio tridimensionale e il tempo lineare spariscono. Con il concetto di terzo 

punto, Sándor propone che l’operatore cerchi di visualizzare o sentire, nel 

modo più adatto a lui e al suo cliente, quel tertius che trascende la dicotomia di 

due esseri umani in contatto tra loro e che integri i due in un dinamismo più 

globale che li contiene.  

Per utilizzare dei concetti già trattati nei capitoli precedenti, è come se si 

creasse un “ponte” tra il materiale (il corpo) e l’immateriale (la coscienza), 

superando i livelli di coscienza individuali del cliente e operatore, siano essi 

oggettivi, soggettivi o simbolici e “immergendosi” nella completa integrazione di 

questi nella coscienza dell’holos dove si trascende la dualità, il controllo, 



	 71	

l’interpretazione personale e dove entrambi i soggetti si trovano in un campo 

energetico più ampio che li contiene.  

Fernando Cortese, allievo di Sándor ndor, nel suo libro Calatonia e Integrazione 

Psicofisica, dedica un capitolo alla Calatonia e alla Psicosintesi dimostrando in 

maniera puntuale le analogie tra questi due percorsi e la formazione filosofica 

dei due fondatori, Sándor e Assagioli, con molti punti in comune.  

A proposito di ciò, Roberto Assagioli, fondatore della Psicosintesi, fu il primo a 

parlare di Transpersonale come ad esplorare aree della realtà psichica che si 

estendono oltre l’identificazione con la realtà individuale. Secondo Assagioli, il 

Sé è l’essenza dell’essere umano, permanente ed è l’energia del Sé a guidare 

e dirigere l’Io. Assagioli, ampliò il concetto di Psicosintesi con Biopsicosintesi, 

dove il corpo viene integrato ai diversi livelli dell’essere umano: fisico, emotivo, 

mentale e spirituale. Roberto Assagioli nel 1967 scrisse: “Ma nella pratica della 

Psicosintesi è risultato ben presto evidente che occorreva l’inclusione del corpo, 

cioè il riconoscimento e l’utilizzazione degli stretti rapporti, delle azioni e 

reazioni reciproche fra corpo e psiche. A ciò è stato dato pieno 

riconoscimentoteorico e pratico; perciò il vero nome della Psicosintesi è Bio-

psicosintesi”. 

In questa visione, si trova un’analogia molto chiara con il pensiero di Sándor in 

cui l’essere umano non è separato, ma unificato nei suoi livelli e la Calatonia è 

un ottimo strumento di integrazione. In quest’ottica è come se attingendo 

dall’immateriale, quindi dal terzo punto, il soggetto ricevente lasciasse agire la 

Calatonia esattamente lì dove serve dandosi il diritto di esistere come Anima in 

un corpo, come Sé incarnato, di essere parte dell’Universo e contenerlo al 

tempo stesso. 

 

6.11 Gli effetti della Calatonia e del tocco 

 

Nei capitoli precedenti, grazie agli studi delle Neuroscienze Moderne e alla 

Fisica Quantistica, si è dimostrato come il cervello umano risponda agli stimoli 



	 72	

in maniera straordinaria mettendo in atto dei processi di “autoguarigione” in 

maniera del tutto naturale. Quando si pratica Calatonia o meditazione si entra in 

uno stato alterato di coscienza, con frequenze Alpha o Theta quindi possono 

emergere sensazioni fisiche, percezioni particolari, immagini, suoni.  

Gli effetti più importanti li troviamo sul piano emotivo, oggi grazie alle tecniche 

di Neuroimaging si conosce ciò che accade all’interno del nostro cervello. 

 

6.12 Piano emotivo 

 

Il distretto maggiormente impegnato è senza dubbio la corteccia prefrontale e le 

sue connessioni corticali, il network che risponde agli stimoli emotivi 

comportamentali e individuali. Vi sono degli studi che riportano anche dei 

cambiamenti anatomo-funzionali della corteccia cingolata, come aumento della 

zona anteriore e riduzione della zona posteriore, pertanto si padroneggiano 

meglio gli stati emotivi e si dirigono meglio i pensieri.  

Un’altra diramazione coinvolta è quella parte della corteccia cerebrale 

denominata “insula” che contribuisce all’elaborazione emotiva fornendo 

informazioni provenienti dalla percezione corporea degli input emotivi. Infine, si 

assiste ad una assottigliamento dell’amigdala, zona del cervello deputata ad 

attribuire un significato emotivo a informazioni di stimoli provenienti dal mondo 

esterno.  

 

6.13 Produzione e/o diminuzione degli ormoni 

 

Quando si raggiungono stati alterati di coscienza, il corpo produce i seguenti 

ormoni: 

 



	 73	

v GABA (Acido Gamma Amino Butirrico), sostanza che regola il sistema 

nervoso centrale e svolge un ruolo importante per stabilizzare i disturbi 

dell’umore 

v DHEA (Deidroepiandrosterone), alti livelli di DHEA aumentano la 

memoria e migliorano il livello di benessere psico-fisico 

v Melatonina, regola il ritmo sonno-veglia, prodotta dalla ghiandola pineale  

v Endorfine, neurotrasmettitori che riducono la sensazione di dolore e ci 

danno un senso di pienezza 

v Riduzione del Cortisolo, l’ormone dello stress  

v Incremento dell’HGH, l’Ormone della Crescita che il corpo già produce 

naturalmente. Questo ormone stimola la crescita durante l’infanzia e 

protegge i tessuti e gli organi durante tutto l’arco della tua vita. 

 

Alla luce di quanto esposto sopra, vi è una correzione o autoregolazione della 

postura del processo simpatico e parasimpatico con un significativo effetto sui 

ritmi biologici. 

 

6.14 L’attenzione tattile dell’operatore 

 

Un’interessante ricerca condotta dal Dipartimento di Neuroscienze e dall’Istituto 

per le Tecnologie Avanzate Biomediche di Chieti Pescara pubblicata nel 2017, 

ha dimostrato come l’effetto del Tocco sul cervello cambia in funzione 

dell’attenzione tattile dell’operatore.  

Durante gli esperimenti il tocco è stato praticato mentre un operatore Shiatsu 

ha concentrato l’attenzione sulla sua percezione tattile o su uno stimolo uditivo 

ripetuto. Il compito di attenzione tattile focalizzata eseguito dall’operatore 

consisteva nel deviare la sua attenzione verso la sensazione/percezione 

dalle mani. Cioè l’operatore doveva sentire il tessuto in termini di consistenza, 

densità, temperatura, reattività e motilità. 

Lo stato della connettività cerebrale di soggetti è stato osservato con la 



	 74	

risonanza magnetica. L’analisi ha rivelato che “il prolungato tocco statico 

(almeno 15 min) applicato da un operatore impegnato con attenzione tattile 

focalizzata ha prodotto un significativo aumento di anticorrelazione tra la 

corteccia cingulare posteriore e l’insula destra, nonché il lobo frontale inferiore 

destro”. 

Ciò da’ sempre maggiore valore alla concentrazione e all’attenzione che 

l’operatore deve applicare durante il trattamento.  

 

6.15 L’immagine di sé 

 

Altro aspetto significativo riguarda l’immagine corporea che l’uomo ha di se 

stesso. Nel Capitolo III, si parla della codifica predittiva dell’inferenza attiva, 

nella quale l’esperienza del nostro corpo non è diretta, ma è il risultato di un 

modello simulativo generato dalla nostra mente attraverso l’integrazione 

multisensoriale dei diversi segnali corporei (Karl J. Friston).  

Capita di frequente che il ricevente percepisca il tocco sui piedi per esempio, 

mentre l’operatore si è già spostato su un’altra parte del corpo, in quanto il 

modello cerebrale della percezione è legato ad un “file” archiviato nella sua 

memoria predittiva e quindi non vive l’esperienza sensoriale secondo la 

sequenza azione/percezione ma secondo il suo modello simulativo, allo scopo 

di ridurre al minimo gli errori di previsione. Ebbene, esperienze come la 

Calatonia permettono di aggiornare questo “file” e di creare una nuova e più 

aggiornata immagine di sé proprio in virtù di quell’ampliamento di coscienza e 

di confini corporei applicando per esempio  la decompressione frazionata. 

Questo concetto verrà approfondito meglio nel capitolo successivo dedicato alla 

sperimentazione. 

 

 

 



	 75	

6.16 Il principio del minimo stimolo 

 

“Il mio principio del minimo stimolo assomiglia al comportamento della 

conchiglia: se toccata dolcemente una conchiglia semiaperta si apre 

totalmente; se invece la si vuole aprire con forza, si chiude e tale rimane per 

molto tempo” Eva Reich 

 

La Calatonia, essendo una tecnica di riequilibrio sistemico, si avvale 

dell’applicazione della legge del minimum stimolo descritto da Weber e 

Fechner.   Questa legge della fisiologia afferma che la sensazione è sempre 

proporzionale al logaritmo dello stimolo. Il logaritmo è una funzione matematica 

che cresce lentamente al crescere della variabile da cui dipende. Ciò preserva il 

corpo dagli stimoli eccessivi e allo stesso tempo quando lo stimolo è molto 

piccolo permette di riorganizzare l’interiorità da un punto di vista bioenergetico. 

“Perciò la sensazione interiore prodotta dallo stimolo è tanto più 

grande quanto più piccolo è lo stimolo” (Margherita Tosi, Centro Studi Eva 

Reich). 

L’attivazione di un processo bioenergetico è intimamente collegata e connessa 

con il nostro Sistema Nervoso Autonomo, alle funzioni vitali da esso governate. 

L’organismo, come ci mostra infatti la fisica dei campi quantistici applicata ai 

sistemi viventi, è ottimizzato per risuonare sui piccoli stimoli ed accedere a 

processi di autorganizzazione bioenergetica, implementando e incrementando il 

proprio processo di salute (Emilio Del Giudice, fisico, Premio Prigogine 2010, 

Centro Studi Eva Reich). Pertanto, questo processo di riequilibrio in Calatonia: 

 

v Rende fluida la comunicazione interscalare tra i vari sistemi del corpo 

(Sistema nervoso, immunitario, ormonale) 

v Connette in maniera armonica i ritmi fisiologici (respiro, battito cardiaco e 

attività elettrica del cervello) 

v Ristabilisce un sistema di risonanza tra le scale, dalle più piccole 



	 76	

incorporate dall’essere umano, alle più grandi che lo contengono, 

favorendo uno stato di benessere 

v Attiva e dona equilibrio ai centri energetici che forniscono la percezione 

del mondo delle relazioni interiori ed esteriori armoniche. 

 

Capitolo VII 

 

Sperimentazione  

 

7.1 Calatonia Progetto Infanzia 

 

A Carapicuíba, comune della regione metropolitana di San Paolo in Brasile, 

sorge una Scuola immersa in mezzo alla Natura, la Casa Redonda. Da più di 

quarant’anni questa scuola dell’infanzia si occupa di Educazione in Natura 

ispirandosi ai principi educativi del filosofo Agostino Silva, dei pedagogisti Paulo 

Freire e Anisio Texeira e del medico psicoterapeuta e Kinesiologo, creatore 

della Calatonia, Pethő Sándor. La fondatrice di questa scuola, Maria Amélia 

Pereira, insieme agli altri educatori, ha scelto di introdurre la Calatonia e il toque 

sutis, attraverso delle attività ludiche di gruppo e coadiuvati dagli elementi della 

natura come foglie, goccioline d’acqua, piume d’uccello e tanto altro.  

 



	 77	

 

 

Quando lo scorso anno, durante il secondo seminario di Calatonia presso la 

Scuola Naturovaloris, dedicato anche ai bambini, la docente Dottoressa Olga 

Nastasi, ha proiettato un video su questa scuola e sulle attività svolte, rimasi 

folgorata dalla bellezza e naturalezza con cui i bambini brasiliani entravano in 

contatto con il loro corpo e con quello degli altri, in maniera integrata e in 

armonia con l’ambiente circostante. Gli effetti di autoregolazione della Calatonia 

sui bambini sono certificati da anni di lavoro da parte di educatori e 

psicoterapeuti infantili in Brasile e, negli ultimi anni, anche in Europa. Lo scorso 

anno, sono stata coinvolta dalla Dottoressa Olga Nastasi, che ringrazio dal 

profondo del cuore, a tenere insieme a lei un seminario di Calatonia per 

bambini in un evento tenuto alle pendici dell’Etna e, a seguito di questo evento, 

alcuni educatori e mamme di due Progetti di Outdoor Education di Catania mi 

hanno proposto di ripetere il laboratorio nelle loro scuole. Ho accettato con 

immensa gratitudine decidendo di portare avanti una sperimentazione da 

inserire nella mia tesi. 

 

 



	 78	

7.2 Setting  

 

I progetti in Natura Naturalmente e Cresce accolgono bambini di età compresa 

tra i 2 e i 6 anni e gli incontri si sono alternati nelle due sedi in natura diverse.  

Il progetto Naturalmente si trova nella zona sud della periferia di Catania, a San 

Giuseppe La Rena, in una casetta di campagna immersa nel verde a pochi 

passi dal mare, con vista Etna. In questo luogo magico, i bambini convivono 

con un gatto, due cani, dei pavoni e le galline. La convivenza è felice e 

armoniosa e i bambini hanno pieno rispetto del luogo e degli animali, di cui si 

prendono cura. Il progetto Cresce, invece, ha sede al centro storico in un luogo 

speciale dove i bambini condividono lo spazio con FIERI (Fabbrica 

Interculturale del Riuso), progetto portato avanti da Manitese. La scuola utilizza 

i locali al chiuso, dove i bambini hanno uno spazio curato dedicato a loro, una 

cucina molto spaziosa, e una campagna dove sono liberi di giocare. Tre volte a 

settimana gli educatori e i bambini del progetto Cresce svolgono la loro attività 

in natura, al boschetto della Playa, un bosco molto bello di fronte al mare. 

L’impostazione educativa di questi due progetti si svolge nel pieno rispetto dei 

tempi di ogni singolo bambino e della loro individualità, i piccoli sono liberi di 

muoversi in natura e cogliere gli infiniti stimoli per poi svilupparli attraverso delle 

attività manuali in un ambiente scevro da giudizi e condizionamenti, 

promuovendo l’autonomia del bambino, la condivisione e in sintonia con i ritmi 

della natura. Seppur inizialmente i primi due incontri si siano svolti 

separatamente, dopo aver dato l’opportunità di conoscersi e familiarizzare, 

abbiamo unificato il gruppo per un totale di 17 bambini (11 del Progetto Cresce 

e 6 del progetto Naturalmente), i quali erano felici ed entusiasti di giocare 

insieme. 

 

 

 

 



	 79	

7.3 Tecnica 

 

Il filo conduttore dei quattro incontri è stato il concetto di delicatezza, provare a 

sentire con calma e nel pieno rispetto di se stessi e degli altri il proprio corpo e 

a sperimentare le carezze, attraverso il gioco, integrandosi in una modalità 

inclusiva con l’ambiente naturale. 

Infatti, i primi due incontri introduttivi con i due gruppi si sono svolti allo stesso 

modo. Per cominciare, abbiamo preso dei cestini e siamo andati in giro in 

natura a raccogliere fiori, fili d’erba, piume d’uccello, foglie con cui giocare.  

 

 

 

 

Di seguito, ho spiegato loro quanto sia difficile tenere una bolla di sapone tra le 

dita senza farla scoppiare, traendo inspirazione dalla metafora utilizzata dal 

creatore della Calatonia Pethő Sándor, allora abbiamo mimato il gesto di 

passarci una bolla di sapone da una mano all’altra, quanto sia importante 

essere delicati per fare in modo che non scoppi. Poi, abbiamo giocato con le 



	 80	

bolle e chiedevo loro di provare a prenderle con cura, il risultato è stato un gran 

divertimento.  

 

 

 

 

 

Ho chiesto di scegliere un/a compagno/a con cui lavorare in coppia e li ho 

guidati a giocare con le gocce d’acqua, con l’ausilio di un contagocce dovevano 

creare un cerchio o delle linee sul corpo del/la compagno/a, mi hanno seguito 

bene, si accarezzavano con i pennelli e poi con i fiori e i fili d’erba raccolti, 

spazzando via le goccioline. Sono rimasti nel gioco per un po’ con voglia di 

sperimentare reciprocamente, hanno scoperto le braccia, le gambe, la pancia e 

alcuni pure la schiena. Sono entrati tutti nel gioco e hanno rallentato 

notevolmente il loro stato emotivo spesso molto “agitato” e “sovraeccitato”. 

 

 



	 81	

 

 

 

 Dopo questo gioco, abbiamo mimato la lavagna sulla nostra schiena, questa 

volta ho guidato in maniera più presente il gioco invitando a turno un/a 

bambino/a a sdraiarsi sulle mie gambe e un altro/a bambino/a doveva 

disegnare, usando il suo dito, una forma sulla schiena del compagno/a e poi 

dovevamo tutti cercare di indovinare, in seguito cancellavo la lavagna 

accarezzando la schiena del/la compagno/a e si passava ad un altro. 

 



	 82	

 

 

Alla fine ho tirato fuori i colori per il face e body painting e hanno liberato il loro 

estro creativo, si dipingevano da soli e in coppia utilizzando dei pennelli. Li ho 

lasciati molto liberi ed erano davvero concentrati, toccare il loro corpo con il 

pennello, accarezzarsi con il gioco dell’acqua, giocare alla “finta lavagna” sulla 

schiena e sfiorarsi con i fiori hanno creato uno stato di calma che non è 

consueto. Hanno partecipato tutti, ai primi due incontri con molta curiosità, 

anche i bambini dall’indole più ribelle. Loro avevano particolarmente bisogno di 

“coccole” e di trovare il modo per calmare e rendere più lento il ritmo a volte 

troppo forte ed energico delle loro relazioni.  

 



	 83	

 

 

A partire dal terzo incontro, i due gruppi si sono unificati dando loro il tempo di 

conoscersi e stare insieme. In questa occasione, su suggerimento della mia 

relatrice la Dottoressa Leili Khosravi, ho raccontato loro una storia. Ho narrato 

come funziona il sistema solare e i pianeti che lo popolano, la loro grandezza e 

la successione da quelli più vicini al sole ai più lontani, soffermandoci sul 

pianeta Terra, dove esistono l’acqua, gli alberi, i fiori e che ci accoglie con tanta 

generosità. Allora, insieme ai bambini, abbiamo vissuto una condivisione 

sull’importanza di essere gentile con la nostra Madre Terra, il pianeta che ci 

ospita. Da qui si sono sviluppati due giochi molto carini, il primo consisteva 

nella camminata a pieni nudi sulla schiena di un/a compagno/a o 

dell’educatore, come se si stesse camminando sulla Terra con gentilezza e nel 



	 84	

secondo gioco ci si lasciava far dondolare dalla Terra, abbracciando il 

compagno/a distesi sulla fit-ball, che li cullava andando avanti e indietro. 

 

 

 

 



	 85	

 

 

 

 

Alcuni di loro hanno preferito altri giochi come fare l’astronauta, cioè farsi 

sollevare da terra da quattro compagni/e che li sostenevano dai piedi e dalle 

mani, altri ancora simulavano la camminata di animale a scelta sulla schiena 

dell’amico/a. Il laboratorio si è concluso come di consueto con il face e body-

painting, momento di libera espressione artistica molto apprezzata. 

 



	 86	

 

 

L’ultimo incontro è stato entusiasmante per me, il clima era certamente più 

caldo e favorevole, i bambini sembravano acquisire maggiore familiarità al mio 

laboratorio. Ho impastato dell’argilla in una vaschetta e ho preparato un secchio 

d’acqua, questa volta i bambini hanno fatto tutto da soli. Nonostante la nuova 

attività e nonostante non avessi spiegato nulla, i bimbi in piena autonomia si 

sono avvicinati alla bacinella con l’argilla e hanno cosparso le braccia le gambe 

e alcuni anche tutto il corpo con l’impasto, poi si sono divertiti a togliere l’argilla 



	 87	

dal corpo auto-massaggiandosi, altri invece si sono divertiti a giocare con 

l’acqua.  

Come sempre, attendono con grande gioia i colori per dipingere il loro corpo o 

quello dei/delle compagni/e.  

 

 

 

 



	 88	

7.4 I bambini 

 

I bambini sono delle creature molto diverse tra di loro, racchiudono universi 

unici, affascinanti e singolari e questo è il motivo per cui ognuno di loro ha 

reagito ai quattro incontri in maniera diversa. Ognuno di loro brilla della propria 

luce e ha scelto di accendersi alla propria maniera, liberamente e senza alcuna 

forma di condizionamento esterno. Innanzitutto, al mio arrivo c’erano bimbi che 

erano arrampicati, altri che giocavano nella sabbiera, chi scorrazzava libero per 

la campagna, chi giocava con il gatto, bambini che costruivano i lego o 

litigavano. Ci sono stati dei bambini che hanno avuto difficoltà ad integrarsi 

subito nel gioco del “tocco”, alcuni hanno scelto di non partecipare, altri si sono 

uniti successivamente. Ho concordato con gli educatori di non forzarli 

minimamente e di lasciarli liberi di guardare e di scegliere in completa 

autonomia.  

La maggior parte si è divertita a condividere i giochi proposti, ha partecipato 

con molto coinvolgimento, curiosità e ogni gioco, seppur differente, ha sortito un 

effetto simile, cioè un rallentamento o adeguamento del “tono”, utilizzando la 

definizione di Sándor. I bambini, impegnati nel loro gioco, sia esso in coppia o 

individuale, seppur molto concentrati nella loro attività, erano in uno stato di 

calma. Alcuni di loro sono stati reticenti a lavorare in coppia, a farsi “toccare” 

con un pennello, una piuma, dalle mani dell’altro, altri invece lo hanno fatto con 

estrema apertura.  

In particolare una bimba, dal temperamento vulcanico, ribelle, ad ogni attività 

partecipava attivamente e, mentre con il colore si dipingeva il corpo o si 

cospargeva di argilla, era tranquilla, distesa, calma, quasi fosse lei dentro una 

“bolla di sapone”, dentro se stessa, in uno stato di “isolamento presente”. 

Sembrava come se si stesse prendendo cura di sé, da sola senza l’intervento di 

un adulto, in una relazione intima e profonda con se stessa. 

 



	 89	

 

 

 

Il momento finale della creatività è sempre molto gradito dai bambini, 

normalmente adorano dipingere il loro corpo e quello dei compagni/e, altri 

preferiscono le costruzioni. Solitamente spaziano nella gamma dei colori ma ci 

sono stati anche dei bambini che hanno scelto solo un colore, che 

simbolicamente rappresentava il proprio modo di proporsi al mondo. Nell’ultimo 

incontro, c’è stata una bimba che, alla fine di tutto, si è sdraiata e si è lasciata 

“toccare” i piedi in pieno rilassamento, completamente abbandonata al tocco, 

mostrando silenziosamente la necessità e la voglia di essere “trattata”, disposta 

ad allargare i suoi confini in piena consapevolezza. 



	 90	

 

 

 

L’ultimo incontro è stato entusiasmante, perché i bambini sembravano 

sapessero già cosa fare e come farlo, autonomi e liberi, con grande voglia di 

sperimentare i confini del loro corpo. Di certo l’argilla è un materiale che si 

avvicina molto all’elemento Terra e bambini di questa età sentono molto affine a 

loro perché rappresenta le radici il radicamento, essenziali per la loro giovane 

incarnazione. Ci sono stati bambini che hanno ampliato i confini del loro corpo e 

che si sono aperti ad ogni incontro sempre di più, altri che si sono fermati 

laddove hanno sentito il loro confine chiaro. Avere questo tipo di 



	 91	

consapevolezza, credo sia molto importante soprattutto sin da piccoli ed è una 

delle prerogative della Calatonia.  

 

 

7.5 L’esperienza come operatrice 

 

Lavorare con i bambini è stata un’esperienza che mi ha nutrito e mi ha 

insegnato tante cose. Loro sono molto sinceri e onesti, non hanno 

sovrastrutture e filtri nella comunicazione di personalità strutturate e adulte, 

pertanto la mia paura era di non riuscire a coinvolgerli nelle attività. La realtà, 

come spesso accade, è molto diversa da come la immaginiamo e mi sono resa 

conto, sin da subito, che la Calatonia non è esattamente una tecnica. Si tratta, 

invece, di uno spazio all’interno del quale si crea un “campo energetico” in cui 

l’operatore rappresenta solo un canale. Avere acquisito questa consapevolezza 

mi ha donato tanta serenità, non già perché mi sia sentita deresponsabilizzata 

nel ruolo di conduttrice e guida per questi bambini, ma perché cosciente del mio 

reale ruolo all’interno di questo campo, ossia essere parte integrante del gruppo 

dei bambini, tirare fuori la mia parte “bambina” creativa che aveva bisogno di 

esprimersi e, allo stesso tempo, guarire attraverso il ruolo di “canale” la parte 

sofferente della mia bambina ferita.  

Il loro feedback, i loro sorrisi, l’entusiasmo, la calma, le loro carezze, i loro 

abbracci, il loro saper dire di “no” mi hanno dato forza e la consapevolezza che 

il mio “tono” si stava adeguando entrando in risonanza con il “loro”. Questo ha 

rappresentato per me una grande lezione! 

 



	 92	

 

 



	 93	

 

 



	 94	

Capitolo VIII 

 

Sperimentazione Sig. A. 

 

8.1 Calatonia: l’alba di una nuova consapevolezza di sé 

 

Ho conosciuto il Sig. A. grazie ad un’amica nutrizionista che, lo scorso anno, 

lavorava presso il reparto di Cardiologia dell’Ospedale Garibaldi a Catania. Le 

ho parlato del mio progetto di sperimentazione e ha pensato subito di 

presentarmi un suo paziente cardiopatico, un uomo aperto a conoscere e a fare 

esperienza di nuove tecniche, particolarmente in apprensione e sotto stress per 

la sua condizione di salute. 

Il percorso del Sig. A., come si vedrà più avanti, è stato un ingresso lento e 

graduale verso se stesso, riappropriandosi di una serenità perduta, 

“indossando” nuovi occhiali per guardarsi dentro, in una relazione più fluida e 

armoniosa con il suo corpo, la sua emotività e lentamente anche con l’ambiente 

circostante. 

 

8.2 Dati 

 

Il Sig. A. è un uomo di 62 anni, dirigente di un comune della provincia di 

Catania, sposato da tanti anni, padre di due ragazze che vivono a Roma, 

laureate entrambe. 

In giovane età aveva un rapporto difficile con il cibo, dopo la laurea è ingrassato 

arrivando a pesare 108 Kg per un metro e ottantasei (oggi pesa 87 Kg), anche 

a causa della vita sedentaria, rapporto che nel tempo è assai migliorato 

perdendo tanti chili e iniziando a svolgere attività fisica con una certa regolarità. 

A 50 anni ha iniziato ad accusare i primi disturbi causati dal diabete e comincia 

la cura farmacologica, associata ad una rieducazione alimentare. 



	 95	

Nel giugno del 2020, mentre faceva jogging con la figlia, ha sentito un forte 

dolore alla spalla destra, si trattava di una stenosi al tronco comune che ha 

ostruito il 90% del passaggio del sangue al cuore. A seguito di questo evento, è 

stato sottoposto ad un intervento di bypass aortocoronarico, risolvendo il 

problema che è comunque tenuto sotto osservazione dal medico specialista. 

Di certo questi due eventi, diabete e cardiopatia, hanno contribuito a cambiare il 

suo stile di vita e hanno causato una forte preoccupazione e impotenza di 

fronte al suo corpo che non era più in forma come prima. 

Ad aggravare la situazione di stress e preoccupazione, è stato un problema 

sorto al braccio destro, che gli provoca ancora oggi dolore al gomito, forte 

tremore e lenta perdita della sensibilità di alcune dita della mano. Quando ci 

siamo conosciuti, doveva ancora sottoporsi ad un intervento chirurgico a 

Bologna, dove gli hanno diagnosticato una compressione al nervo ulnare, 

causato da un intervento subito da bambino e che aveva provocato nel tempo 

una calcificazione all’altezza del gomito destro. 

A marzo si è operato migliorando, solo di poco, i fastidi al braccio e, per questo 

problema, continua ad indagare effettuando visite specialistiche ed esami 

mirati. 

L’ultimo fastidio fisico sorto negli scorsi mesi, riguarda un nodulo alla gola che 

gli crea un’ipersalivazione abbastanza fastidiosa, soprattutto la notte mentre 

dorme. Ha effettuato esami di laboratorio ed è in attesa del loro risultato. 

Questi dati si riferiscono ad un quadro fisiologico generale del Sig. A. che, al 

nostro primo incontro, a febbraio del 2023, si è presentato emotivamente molto 

provato dalle sue condizioni di salute. Si sentiva sconfortato ed in preda ad un 

senso di impotenza nei confronti di una situazione che presagiva avesse dei 

risvolti negativi.  

Tuttavia, ha sempre continuato a svolgere il suo lavoro come dirigente al 

comune con grande spirito di abnegazione e con un certo stress per il peso 

delle responsabilità che sentiva forte. 

 



	 96	

8.3 Tecnica 

 

Le tecniche di Calatonia che ho praticato sul Sig. A. sono state diverse e 

orientate soprattutto dal mio sentire, dopo aver svolto un accurato colloquio 

sulle sue condizioni, sui dolori al braccio e cercando di comprendere, anche da 

una prospettiva simbolica, quale potesse essere il “tocco” più adeguato a lui in 

quella circostanza. Le nostre sedute di Calatonia sono state nove, l’obiettivo 

iniziale era di incontrarci con cadenza settimanale ma, in realtà, a causa dei 

nostri impegni non c’è stata sempre continuità. 

Durante il primo incontro, mi sono dedicata alla tecnica base sui piedi. Non si 

era ancora sottoposto all’intervento chirurgico al braccio e il tremore era molto 

evidente, eppure dopo essersi disteso sul lettino e aver iniziato il nostro 

trattamento di Calatonia, si è molto rilassato e il braccio tremava meno, 

addirittura ci sono stati dei momenti in cui ha smesso di tremare. Il suo 

feedback è stato positivo, mi ha detto che si era rilassato e che aveva perso la 

percezione del tempo e dello spazio.  

Dal nostro secondo incontro in poi, ho praticato il tocco sulle mani: un leggero 

massaggio lungo le dita delle mani, con un movimento alternato che va avanti e 

indietro. Di solito ho aperto il trattamento o con il tapping, o con l’impastamento 

o con la camminata dell’elefante. La scelta del tapping come tecnica di apertura 

ha avuto il fine di stimolare il corpo, soprattutto l’ascolto attento delle sue 

percezioni per sentirne la sua “vitalità”. Mentre con la camminata dell’elefante e 

l’impastamento è stato stimolato maggiormente il “tessuto interstiziale” che, 

come abbiamo visto nel capitolo IV, rappresenta il “ponte” tra gli organi, i 

tessuti, le cellule e il sistema nervoso autonomo, favorendo un riequilibrio 

sistemico interscalare. 

La scelta di trattare per tutta la prima parte dei nostri incontri le mani, è scaturito 

da una concentrazione di sofferenze legate alla parte energetica del IV Chakra, 

il Chakra del Cuore, in particolare dalla cardiopatia, dal dolore al braccio e dal 

diabete (necessità di dolcezza). Dal punto di vista energetico, l’obiettivo era di 

stimolare le qualità del cuore come l’accoglienza, l’inclusione e l’integrazione, 



	 97	

anche della malattia. Ciò che è accaduto puntualmente è stato un rilassamento 

talmente tanto profondo, da condurre il Sig. A. a uno stato di dormiveglia, 

talvolta di sonno profondo.  

Dal quinto incontro in poi, ho iniziato a praticare la tecnica della 

“decompressione frazionata”, sempre preceduta da un’apertura. Ho scelto 

questa tecnica poiché sentivo che il Sig. A. avesse l’esigenza di ampliare i 

confini del suo corpo e quindi di allargare i confini della sua coscienza, in 

termini di consapevolezza di sé. 

Uno degli scopi principali è stato quello di mettere in luce la polarità, quindi la 

differenza di percezione tra il lato destro e sinistro. 

Negli ultimi tre incontri, man mano che si apriva ad una visione della sua 

condizione più positiva ed accogliente, ho aggiunto tra le tecniche di apertura, 

anche l’accarezzamento, per consolidare questa attitudine anche nel corpo, 

conferendogli maggiore leggerezza.   

 

8.4 Feedback del cliente e osservazioni 

 

Al nostro primo incontro, ciò che ho notato è stata la scarsa capacità nel riuscire 

a distinguere le percezioni del suo corpo, spesso era in dormiveglia. 

Probabilmente perché stava attivando il Default Mode Network che, come 

abbiamo visto nel capitolo dedicato alla neuroplasticità cerebrale, è quell’area 

del cervello che si attiva quando non siamo impegnati in un’attività, si dice che 

la nostra mente vaga, in realtà ha una sosta cognitiva, un vuoto. Lo scopo è 

quello di promuovere movimenti associativi a livello di reti neurali, e favorire 

l’elaborazione delle proprie esperienze e della propria storia di individui unici. E’ 

questo il motivo per cui non esistono più lo spazio tridimensionale e il tempo 

lineare, poiché siamo nel campo delle frequenze delle onde Theta, che nella 

Scienza Interscalare si trova nella posizione del Frattale Fondamentale del 

nodo rosso, quindi con attività elettronica (spirituale). Il nodo di riferimento è il 



	 98	

54, dove sono posizionati anche il cervello, la ghiandola pituitaria e i due pianeti 

giganti gassosi, Giove e Saturno.  

Oggi, grazie alle Scienze di frontiera e alle Neuroscienze, sappiamo che in 

quello spazio il Sig. A. stava associando nuove reti neurali che gli hanno 

permesso di rielaborare una nuova consapevolezza di se stesso.  

Le prime percezioni fisiche più frequenti sono state il calore alla schiena, la 

sensazione di freschezza alla testa come se si stesse liberando dai suoi 

pensieri intrusivi, un contenimento della testa, un benessere e rilassamento 

diffuso su tutto il corpo. 

Ciò ha confermato la lenta attivazione di un’energia vitale, attraverso la 

sensazione di calore in uno dei punti energetici più importanti per la medicina 

orientale, che è la colonna vertebrale. 

Riguardo alle polarità, il feedback che il Sig. A. mi ha dato, sono state la perdita 

di percezione dello spazio e del tempo quando “toccavo” il lato destro, sia nel 

trattamento delle mani, sia nella decompressione frazionata. Il lato sinistro, 

invece, era rilassato ma cosciente con una percezione del “qui ed ora” 

significativo. Il lato destro, per lui, è doloroso a causa del braccio e 

simbolicamente per l’eccesso di responsabilità nel “fare”, nell’elemento 

maschile espresso nel lavoro e nella famiglia. Pertanto, aver attivato il Default 

Mode Network, proprio in quella parte, gli ha permesso di rielaborare i suoi 

schemi neurali, lavorando al contempo sul campo energetico, che lentamente 

ha consentito al Sig. A. di ricucire degli strappi molto grandi che portava con sé. 

Durante l’ultimo incontro, Il Sig. A. mi ha comunicato due percezioni molto 

interessanti.  

La prima riguardava la decompressione frazionata, in particolare la pausa tra 

un lato e un altro. In sostanza, quando percepiva il “tocco” sulla pelle, ha 

provato un profondo rilassamento entrando nel campo del non spazio e non 

tempo. Nella pausa, al contrario, i pensieri riemergevano e lo portavano in una 

dimensione diversa, quella dell’attività mentale. Ciò è di fondamentale 

importanza, perché conferma quanto sia il corpo ad avvicinarci al nostro Sé 



	 99	

superiore, a quella parte più saggia di noi, che ci riconnette alla nostra Anima 

incarnata nell’esperienza della Vita terrena.  

La seconda percezione si riferisce all’accarezzamento, il Sig. A. mi ha detto di 

sentire uno “spazzare” via i pensieri, le negatività, uno “spogliarsi” di tutte le 

preoccupazioni e di essere presente. Dunque, in altre parole, quando ci 

troviamo nel “qui ed ora”, non siamo solo nel presente, ma nell’eterno, poiché è 

l’unico e il solo tempo che esiste e dove noi possiamo contattare la parte più 

profonda ed “eterna” di noi stessi. 

Infine, una percezione ricorrente è stata il sentire le mie mani sui suoi piedi 

quando avevo già spostato il tocco sulla testa e stupirsi molto di questo. Come 

dimostrato dalle Neuroscienze e approfondito nei capitoli precedenti, si tratta 

della dimostrazione di ciò che il Neuroscienziato Friston chiama modello 

simulativo, creato dalla nostra memoria predittiva. Infatti, è riaggiornando 

l’esperienza multisensoriale e sorprendendo, in qualche modo, il nostro cervello 

che si creano nuove mappe e nuovi modelli percettivi, rielaborando al contempo 

una nuova immagine di noi stessi. 

 

8.5 L’esperienza da operatrice 

 

Sento una profonda gratitudine, per la fiducia che il Sig. A. ha sempre mostrato 

nei miei confronti. Seppur non ci conoscessimo prima di questa esperienza, si è 

affidato in maniera aperta, nel pieno rispetto del mio ruolo e di ciò che gli stavo 

proponendo. 

All’inizio, ci sono stati dei momenti in cui ho sentito un grande sconforto da 

parte sua, giacché affermava parole come “oramai è troppo tardi per stare 

bene” oppure “cancellerei gli ultimi due anni”. Nonostante ciò non ha mai 

mollato! 

L’aspetto che mi ha aiutato più nel percorso con il Sig. A. è stata l’assenza di 

aspettative e la totale accoglienza del Sig. A. nella sua interezza, nel suo 

essere integrato, dalle sue fragilità alla sua forza e costanza. Infatti, nel tempo 



	 100	

quelle affermazioni sono state sostituite da: “mi sento più sereno”, “prendo la 

vita così come viene”, “vedo le cose in maniera più tranquilla”, “utilizzo il respiro 

come mi ha suggerito”, “conto fino a dieci prima di dare una risposta impulsiva 

a lavoro”. 

Inoltre, lentamente il suo volto era sempre più rilassato e sorridente e l’energia 

del cuore si sentiva attiva, poiché con gli occhi pieni di amore mi raccontava 

delle figlie, dei loro studi e delle soddisfazioni lavorative. Con ironia, 

condivideva piccoli aneddoti che riguardavano la vita quotidiana con la moglie e 

mi raccontava di attività creative, manuali che impegnavano il suo tempo libero. 

Insomma, al primo incontro ho conosciuto un Sig. A. molto preoccupato e 

impaurito per la sua salute e, durante l’ultimo incontro ho salutato un uomo più 

sorridente, con tanta voglia di curarsi e di godere delle piccole cose della vita, 

assaporando l’alba di una nuova consapevolezza di sé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 101	

Capitolo IX  

 

Sperimentazione 

 

9.1. Scoppiare la “bolla dorata” per Vivere 

V. è una ragazza che ho scelto di coinvolgere perché giovane, aperta e con 

molta volontà di raggiungere uno stato di benessere, tanto desiderato. 

La Calatonia, l’ha condotta a prendere contatto, senza paura, con una sua 

parte intima e profonda tanto sofferente, che “urlava” il bisogno di uscire allo 

scoperto e abbracciare la vita senza “paura”. Come vedremo nel corso di 

questo capitolo dedicato a lei, lo farà attraverso un mezzo di comunicazione 

molto efficace e che la caratterizza, cioè l’espressione artistica. 

 

9.2 Dati 

 

V. adesso ha 26 anni, anche se quando abbiamo iniziato i nostri primi incontri, 

ne aveva appena 25.  

All’età di otto anni le hanno diagnosticato la celiachia, che tiene sotto controllo 

con periodiche visite specialistiche ed esami di laboratorio, nel tempo ha 

scoperto anche di essere intollerante al lattosio. 

Studia Giurisprudenza all’Università degli studi di Padova, e le manca l’ultimo 

esame per concludere gli studi. Negli ultimi anni è tornata a vivere a Catania e 

viaggia solo per gli esami. Il suo obiettivo è di finire gli studi, conseguire la 

laurea, ma dedicarsi ad un lavoro che abbia un indirizzo artistico. 

Infatti, la sua grande passione è l’arte, da bambina studiava canto e ha una 

voce molto bella, suona la chitarra, le piace il disegno e la pittura, sa cucire, 

cucinare e, negli ultimi anni, si è dedicata alla recitazione e al teatro con buoni 

risultati. 



	 102	

V. si presenta al mondo con una corporatura molto piccola ed esile, è alta 1 

metro e 60 centimetri, pesava 43 chili, ha i capelli lunghi che le avvolgono il 

corpo, sorriso luminoso, aspetto bello e curato, è una ragazza molto socievole e 

aperta. 

Quando abbiamo iniziato il nostro percorso di Calatonia, aveva dei ritmi di vita 

super-organizzati. Si svegliava sempre alla stessa ora, seguiva 

un’alimentazione molto sana e controllata, assumeva regolarmente integratori, 

dedicava tutti i giorni 40-50 minuti di allenamento a casa, studiava, frequentava 

la scuola di teatro, dedicava tempo alla musica e faceva poca vita sociale. Il 

suo rapporto sentimentale era a distanza e abbastanza conflittuale. 

La precisione nell’organizzazione donava a V. una certa sicurezza e sembrava 

vivere “in una bolla dorata”, come scriverà lei stessa più avanti, con un certo 

timore e profonda paura verso il cambiamento. 

Mi ha raccontato di un momento buio e difficile della sua vita quando, dai 19 ai 

22 anni, si è trasferita a Padova per studiare all’Università e conviveva con altre 

ragazze. La sua vita, in quegli anni, è stata molto difficile, alternava momenti di 

forte depressione, con ansia e attacchi di panico, ha sofferto per un anno e 

mezzo di amenorrea che si è risolta soltanto dopo aver assunto la pillola 

anticoncezionale. 

Mi ha raccontato di un suo disturbo alimentare, il Binge Eating Disorder, cioè 

abbuffarsi di cibo in maniera incontrollata, quasi fino a sentirsi male. Non so 

esattamente se il problema di V. fosse il Binge Eating, perché credo che i sensi 

di colpa la portassero a compensare con una successiva rigidità nel seguire un 

regime alimentare attento e allenamenti quotidiani che le hanno permesso di 

mantenere un peso corporeo controllato e un fisico esile. Di certo, il suo 

rapporto col cibo non è stato sempre sereno, dalla paura di contaminazione 

causata dalla celiachia, ai disordini alimentari. 

Si definisce un’ipocondriaca, ansiosa e impaurita della morte, della malattia e 

degli “imprevisti della vita”, per se stessa e la sua famiglia. 

 



	 103	

 

 

9.3 Tecnica 

 

La Calatonia con V. è stato un cammino più lungo rispetto al Sig. A., ci siamo 

viste per 12 sedute e, poi, dopo 21 giorni. Con lei ho utilizzato in maniera 

alternata tutte le tecniche acquisite durante i tre seminari di Calatonia svolti a 

Scuola, a seconda delle condivisioni durante il colloquio introduttivo, sempre 

molto ricche di osservazioni, percezioni, immagini, scrittura, pittura e sogni.   

Durante le prime due sedute, ho praticato la tecnica base sui piedi ed è stata 

accolta molto positivamente da lei, ha sentito il suo respiro connettersi con il 

mio. Ho ritenuto importante iniziare con la tecnica base, poiché l’impressione 

iniziale, era come se avesse bisogno di un contatto più forte con l’elemento 

terra e con le sue radici. 

D’altronde la psicoterapeuta di fama internazionale, Claudia Rainville, 

fondatrice dell’approccio della Metamedicina, associa la celiachia e 

l’intolleranza al glutine a problemi riguardanti il denaro, che simbolicamente 

nell’inconscio collettivo è rappresentato dal pane. Gli orientali collegherebbero 

tale atteggiamento ad un disturbo da primo chakra, quindi legato alle radici, alla 

propria identità più profonda e materiale. 

Man mano che andavamo avanti, avvertivo in V. una certa sofferenza nella 

relazione con la parte maschile. Pertanto, ho scelto di trattarle le mani, tentando 

di risvegliare una maggiore integrazione, ma allo stesso tempo ho cercato di 

mettere in luce la polarità, che negli effetti del tocco era evidente, una netta 

differenza nella percezione del lato destro e sinistro. 

Dal quarto incontro, ho introdotto la compressione frazionata perché c’era una 

forma di distacco dal suo corpo, lo scopo era di farla tornare nella materia. 

Mentre la sua mente spaziava nell’attività immaginativa, le sue paure, talvolta la 

dominavano e l’attività onirica era così ricca, da allontanarla sempre più dal qui 

ed ora. Lo scopo era di riportarla nel corpo fisico con un tocco più deciso che, 



	 104	

dall’esterno andava verso l’interno: ai suoi tessuti, alla sua pelle, ai fluidi, 

all’interstizio, agli apparati, agli organi, alle cellule. Dall’infinitamente grande 

all’infinitamente piccolo, nel tentativo di un’integrazione sistemica, rallentando 

l’attività esterna e spostando tutto verso dentro, quasi a dissolversi nel corpo, 

creando un dialogo, una “danza” che attenuasse il dominio della mente.  

L’effetto positivo sortito dalla compressione frazionata, mi ha convinta ad 

attuare pratiche più energiche, come il “passo dell’elefante”, pratiche di apertura 

come il tapping e l’impastamento. Tutte allo scopo di attivare e risvegliare il 

corpo, pronto a percepire sensazioni e ad essere sorpreso da una inaspettata 

vitalità. 

Allo stesso modo del Sig. A., anche con V. ho sperimentato la tecnica speciale 

alle mani, del massaggio delle dita e la decompressione frazionata. 

Entrambe le pratiche lavorano sulla dualità destra e sinistra, la prima 

sicuramente si sofferma sulle qualità di accoglienza e amorevolezza, lasciarsi 

attraversare dall’amore circostante e assorbirlo. La decompressione frazionata 

rappresenta, invece, l’altra faccia della compressione frazionata, giacché il 

corpo, dopo avere riconosciuto i propri confini e averli delimitati, li amplia, 

aprendosi a percezioni e sensazioni nuove. 

 

9.4. Feedback della cliente, osservazioni e condivisioni 

 

V. mi ha subito dato un riscontro molto interessante sul respiro, sentiva che il 

ritmo dei nostri respiri fosse sincronizzato e visualizzava un filo trasparente che 

ci univa. E’ riuscita ad entrare, immediatamente, nel rilassamento e a mollare le 

sue “difese”. 

Quando le praticavo la tecnica base, sentiva i piedi molto leggeri e la testa 

pesante, man mano che andavamo avanti con le sedute, la sua testa si 

alleggeriva. 

Dopo la prima seduta mi ha detto di aver dormito di più, nei due giorni 

successivi, ha sentito la necessità di fare lavori manuali, di percepire le 



	 105	

sensazioni tattili e di creare con le mani. Si è dedicata, infatti, alla cucina, ad 

impastare, ad affondare le sue dita in movimenti circolari che richiamavano 

attività “antiche” e “sagge”. Inoltre, ha creato delle tele con colori, spezie, foglie, 

bicarbonato e terra. Tutti elementi naturali! 

 

 



	 106	

 

 

Da questa sua esigenza, ho dedotto che fosse necessario concentrarci sul 

radicamento, sui piedi, sentire l’energia che viene dal basso, cercare di vivere 

ancorata al suo corpo e non troppo alla sua attività mentale così tanto ricca, 

popolata di immagini, di paure e di proiezioni. 

Una sensazione ricorrente era l’attivazione di un’energia vitale, sotto forma di 

calore molto forte al centro della schiena. Spesso all’inizio quando le trattavo i 

piedi, non sentiva le braccia e le mani. Queste percezioni erano il frutto di una 

scarsa integrazione fisica, di una vastità di materiale emotivo che aveva dentro. 

A questo punto, ho iniziato a lavorare sulla polarità maschile-femminile, laddove 

era assente una comunicazione tra le due parti, soffrendo un rapporto 

conflittuale e di grande sofferenza con il maschile dentro e fuori di sé. 



	 107	

Il suo corpo lo ha dimostrato in maniera chiara, quando, nel momento in cui le 

chiedevo la differenza tra un lato e l’altro nel trattamento delle mani e nella 

compressione e decompressione frazionata, mi diceva che sentiva la mano 

sinistra più forte e che trasferiva l’energia alla mano destra, oppure il lato 

sinistro più grande e il destro più pesante, altra percezione era di sentirsi 

confortata nel lato sinistro e di non ricordare nulla del lato destro o rilassamento 

nel lato sinistro e agitazione nel lato destro.  

Mostrava l’esigenza di “unità”, di rimettere a posto delle parti di sé che sentiva 

staccate e in piena confusione, nonostante la grande volontà di stare bene. 

Già al nostro quarto incontro, V. aveva destrutturato i suoi schemi rigidi, era 

preoccupata perché dormiva tanto, aveva voglia di fare, ma non di studiare e di 

occuparsi di attività mentali, aveva più fame e, dopo le vacanze di Natale aveva 

anche messo su 3 chili (adesso pesa 46 chili).  

Di certo, già a metà del nostro percorso iniziava ad intravedere il cambiamento. 

Come esposto tecnicamente nel precedente paragrafo, la compressione e 

decompressione frazionata sono state due fasi cruciali della Calatonia su V. 

Vivendo completamente il suo corpo in maniera non integrata, con la 

compressione, è entrata, si è riappropriata di se stessa. Dal non tocco fino al 

tocco più deciso ed energico, ciò le ha provocato una sensazione di piacere. 

La decompressione, invece, la apriva, le permetteva di fare esperienza del suo 

corpo nella totale espansione. Infatti, un giorno aveva un forte dolore al colon, 

frutto di una situazione di stress e le ho praticato la decompressione, dopo la 

quale V. ha sentito “sciogliere” la tensione, dissolvere il dolore. 

In virtù di questa forte esigenza, di sentire un tocco più energico sul suo corpo, 

le tecniche di apertura maggiormente apprezzate erano l’impastamento, il 

passo dell’elefante e il tapping. 

Nonostante ciò, negli ultimi incontri le praticavo spesso l’accarezzamento e il 

suo feedback era sempre uguale: provava la sensazione di trovarsi immersa 

nell’acqua.  Ecco, questo elemento torna spesso nelle condivisioni di V. dopo la 



	 108	

Calatonia, talvolta sentiva il rumore delle goccioline d’acqua, ma la maggior 

parte delle volte la percezione era di sentirsi cullata e immersa nell’acqua. 

Vorrei per un momento ritornare alla celiachia di V., rifacendomi a recenti studi 

di medicina psicosomatica che ci ricordano che l’intestino produce il 90% della 

serotonina, l’ormone che contribuisce a regolare sonno, umore, temperatura 

corporea, sessualità e appetito. Non solo, studi recenti mostrano come il nostro 

intestino accoglie un sistema nervoso, detto “sistema nervoso enterico”, molto 

simile a quello che si trova nel cervello, avvalorando il nesso tra pancia e 

psiche. Nelle malattie del tenue si può anche rilevare una difficoltà di 

assorbimento, una perdita della capacità di ascoltare il proprio mondo emotivo, 

un atteggiamento rigido e poco conciliante nell’affrontare la vita.  

Alla luce di questi studi, è evidente come l’iper-controllo di V. nel lasciarsi 

stupire dalla vita per le sue ansie e paure, il suo allontanamento dalla 

dimensione “eros” e dall’ascolto profondo del suo corpo e di se stessa, abbiano 

condizionato, ad oggi, la sua giovane vita. In questo quadro la Calatonia, come 

tecnica di riequilibrio sistemico, ha agito lì dove era necessario.  

Infatti, provare la sensazione di sentirsi immersa nell’acqua, percepire il rumore 

delle gocce, dell’acqua che scorre denota come simbolicamente V. inizi a fluire 

con la vita, a mollare lentamente la presa. Si sente, quindi, preoccupata quando 

non sente più la sveglia al mattino, non riesce a disciplinarsi nello studio e nelle 

sue consuete attività. L’acqua, inoltre, è il simbolo della Vita, della 

rigenerazione, principio di creatività e massima rappresentazione del femminile. 

Tutti aspetti che le appartengono e ai quali si aggrappa nella sua vita di 

relazione, dall’arte come forma espressiva, di comunicazione, al rapporto 

speciale ed esclusivo con la madre. 

I nostri 12 incontri sono stati ricchi di condivisioni, tanta attività onirica, 

suggerimenti da parte mia di tecniche di respirazione come unico e solo 

strumento di controllo che le ha permesso di placare la sua ansia e, tanti 

pensieri scritti su un taccuino che le avevo regalato al nostro primo incontro. 

Di seguito condivido un suo scritto del 16/01/2023: 

Oltre ciò che appare, 



	 109	

Celata dalla superficie 

La vera essenza. 

Sentirla in silenzio, 

Sentirne la presenza, 

Non puoi guardarla, toccarla, odorarla, assaggiarla 

Ma c’è ed è viva 

Connessa al tuo universo 

Ritrovare la via per liberarla. 

L’Essenza 

Cos’è in fondo? 

E’ nulla con il tutto 

Perché non ha corpo, non ha forma, 

E’ la scorza a darle forma, 

E’ il corpo, la superficie che la mostra all’umano. 

Ma di lei si può far tutto 

Basta malleare, plasmare 

Per creare 

Lasciarla libera di essere. 

Lasciarla libera di scoprire la verità. 

L’essenza, per divenire 

Si deve slegare. 

E’ tutto, il mio tutto 

Liberarsi nell’aria o nell’acqua. 

Può ballare anche dentro il fuoco. 

Tutto può divenire, 

Più è forte e più si diffonde 

Se stessa nell’universo 

Cosa sei? 

Essenza 

Sei la fonte di ricerca, una continua scoperta. 

Ieri pensavo di conoscerti, 

Oggi mi appari diversa. 



	 110	

Ma io so che ti riconoscerò 

 

Ogni giorno con colori nuovi. 

E’ la ricerca, l’inquietudine 

Insoddisfatta di risposte. 

Questo è il gioco che mi tiene. 

Una tensione, 

Inspiegabile. 

Come te, 

Essenza, Non ti spiegherò. 

 

E’ molto intensa l’attività interiore di V., ancora in questo primo scritto, 

influenzata dai suggerimenti di una mente che lentamente perde il controllo.  

Si vede nel tempo come V., anche nell’attività onirica, comunichi con le sue 

paure e inizi una forma di dialogo che trova espressione catartica nella scrittura, 

dove anche qui la dualità, come suo tratto distintivo, si presenta questa volta 

nella paura e nel coraggio: 

 

26/01/2023 

Nel corpo la paura serve, 

quel brivido che elettrizza la pelle, 

Energia buona, energia buona. 

La parola, la trasformo. 

Essa è cara, 

La paura. 

La conforto, mi conquista. 

Mi accompagna e poi mi parla. 

Nella notte, la paura, o di giorno mi racconta 

Immagini vaghe, sempre più chiare, paurose, 

coraggiose. 

Energia che è coraggio, 



	 111	

si trasforma ma è se stessa. 

La sua essenza è quel brivido.  

Il coraggio che elettrizza, 

quel coraggio spaventato, che è paura di coraggio, 

poi coraggio da paura. 

Esso è anima della sua stessa anima. 

Esso è caro, il coraggio. 

Come il corpo si trasforma, 

la paura prende il volo e con le ali  

metamorfosi, 

il coraggio è nuova vita. 

Il coraggio era paura, 

forza motrice di uno stesso io. 

Sola un’anima, un’energia, 

vitale che batte e pulsa, 

incessante, tormentata. 

Tormentoso il cambiamento 

Di frastuoni e vento fresco, 

come un albero d’estate 

poi in autunno perde le sue 

foglie per restare solo all’essenza. 

La paura, poi il coraggio, hanno la stessa essenza. 

Dall’essenza coraggiosa, con le foglie ormai cadute, 

un’essenza nuda e fiera, 

c’è spazio per nuove paure, 

per nuove foglie. 

Rifiorire è pauroso, 

apre paura. 

E’ fonte di paura, essa stessa rifioritura. 

Ma col sole si è creata 

La carezza floreale. 

Poi sicura e colorata, 



	 112	

sarò in grado ancora una volta, 

di tornare alla sua essenza 

coraggio e di paura, 

colori e sola essenza. 

 

Palese il tentativo di integrare queste due emozioni, due aspetti che 

condizionano un impulso che la spinge verso la Vita, come quando scrive 

“rifiorire”. 

Dopo 21 giorni dall’ultimo nostro incontro ci siamo riviste, il suo feedback è 

stato molto positivo, mi ha detto che ha una maggiore chiarezza su se stessa, 

riesce ad osservare e riconoscere le sue emozioni, è più consapevole delle sue 

scelte e dei suoi progetti, la sua vita di relazione è migliorata soprattutto con i 

familiari, gli episodi di Binge Eating non si sono più presentati, impiega la 

scrittura come mezzo di libera espressione delle sue emozioni, ha imparato ad 

utilizzare la respirazione nei momenti di difficoltà e sente il suo corpo più forte e 

vitale. 

Le ho praticato la decompressione frazionata e ha visualizzato macchie di 

acquerelli colorati che si alternavano e alla fine una grande luce. In questo 

caso, la Calatonia ha permesso a V. di contattare quella energia con potere di 

guarigione che è la frequenza della luce. Ogni colore corrisponde esattamente 

ad una frequenza dello spettro visibile, quindi ogni colore ha una lunghezza 

d’onda e una frequenza.  

V. ha attinto ai colori con lunghezza d’onda minore e quindi con maggiore 

frequenza come Verde, Blu, Violetto, attivando lentamente un potere di 

autoguarigione a livello sottile, sintesi di un percorso che per lei è iniziato solo 

adesso, mostrandole dentro di sé gli strumenti che possono condurla al 

processo di “autoguarigione”. 

 

 

 



	 113	

9.5. Esperienza come operatrice 

 

Pethő Sándor sosteneva che durante la Calatonia ad essere “toccato” non è 

solo il ricevente ma anche l’operatore. In effetti, ho provato nella mia 

esperienza quanto queste parole corrispondano alla realtà.  

Durante le sedute di Calatonia, mi succede di sincronizzare il respiro con il 

ricevente e con V. succedeva in maniera naturale, poiché lei era molto rilassata 

sul lettino e il suo respiro era lento e ritmato. In quei momenti, sentivo una forte 

connessione con me stessa, con una parte di me profonda e autentica, la 

concentrazione sul qui ed ora, acquietava sempre il flusso dei pensieri e mi ha 

consentito di essere presente, per me e per lei. 

Nel tempo ho affinato la tecnica di allineamento iniziale, fondamentale per 

prepararsi alla seduta, lavo le mie mani con grande attenzione, non già per una 

questione meramente igienica, piuttosto come gesto simbolico di rendere 

“puro”, in un atto quasi “sacro”, lo strumento del tocco. Sento il mio corpo molto 

presente, le mie mani più calde, i piedi radicati e forti. 

La responsabilità del mio ruolo come operatrice è un aspetto che ho sempre 

cercato di tenere sotto osservazione, in particolare, rimanere dentro i confini del 

mio ruolo, non avere aspettative, restare in ascolto e osservazione della 

persona, avere la consapevolezza di essere solo un canale poiché la Calatonia 

è uno spazio di riequilibrio che agisce da sola esattamente dove serve, in 

maniera silente e senza creare stress o ansia al ricevente.  

Mi è successo con V. un momento d’interiorità molto forte. Un giorno, mentre le 

praticavo Calatonia, mi sono sentita risucchiata in un grande buco, sospesa nel 

vuoto totale, spazio immenso nel quale mi sono sentita parte di un tutto molto 

grande, un’esperienza totalizzante, seppur presente nel tocco. Ho fatto 

esperienza dello spazio della Calatonia che è un campo energetico dove lo 

spazio e il tempo convenzionale non esistono, dove ciò che serve è imparare a 

“stare” con la presenza e il respiro.  



	 114	

Gli spunti di riflessione con V. emersi sono stati tanti, le paure, l’ansia, 

l’esigenza di realizzazione nelle sue ambizioni artistiche, l’essere “vista”, 

accolta, un sorriso che nasconde delle insicurezze, il sentirsi disorientata. 

Io sono stata V. tante volte nella mia vita e, spesso, le sue condivisioni 

“toccavano” delle note dentro di me e, questa esperienza è stata una grande 

occasione di ulteriore crescita interiore.  

Grazie alla Calatonia lei ha trovato una forma di integrazione delle sue fragilità 

in maniera autonoma e senza mie ingerenze, le ha accolte, le ha guardate, ci 

ha comunicato con gli strumenti in suo possesso e ha provato a trasformarle.  

La Calatonia l’ha accompagnata lentamente ad attivare tutte le risorse interiori 

che la abitano in un processo di “autoguarigione” consapevole. Di certo, V. è in 

cammino, come tutti noi! 

Il 7 giugno ho incontrato V. dopo i 21 giorni dalla fine del nostro percorso e 

subito dopo ha dipinto una tela e, il 12 giugno ha scritto un testo. Condivido 

entrambi di seguito. 

 

 



	 115	

12 giugno 

Bolla d’aria tonda 

Cerchio dorato 

Proteggimi 

 

Vola, vola in alto 

Aria che spinge 

Come vele d’una barca 

Proteggimi 

 

Sali, sopra tetti alberi montagne 

Sopra nuvole sali 

E vedi il sole di fronte 

Avvicinati, no non puoi 

Senti caldo, ti sciogli 

No, gocce d’oro scivolano 

Da te 

No ti brucia 

Troppo bello, caldo, ma ti brucia 

 

Cadi, oro sparso ovunque 

Sulla terra, per terra 

Vai, cerca il tuo oro 

Cercalo e trovalo 

Prendi tutto di te, sciolto 

 

Prendilo, non lasciare una goccia 

Sola, neppure una 

Fai attenzione, fai con calma 

 

Poi immergiti e diventa oro 

Sei dorata 



	 116	

L’oro non è più il cerchio 

Non è più la bolla a proteggerti 

L’oro sei tu 

È in te 

Tutta d’oro, ora sei pronta 

 

Scivola, nuota 

Risali, cammina, sabbia tra le dita 

Corri, pietre e massi 

Graffiati le gambe 

Lividi alle ginocchia 

Alberi, arrampicati 

Cadi di nuovo, rami sottili non ti reggono 

Rialzati, corri, montagna di fronte 

Devi provare 

Si, scala con le dita 

Infilza tra le rocce 

Massi sanguinanti 

Ma tu ce la fai 

 

Sali, non hai sete 

Sali, puoi lottare 

Ora ferma, respira 

Pianura con una fonte 

Bevi, nuota ma non come prima 

Ora pronta a risalire, 

fresca d’acqua con i capelli bagnati 

coi capelli bagnati 

e scala, ricomincia 

No! Non sei stanca, 

non arrenderti  

urla e piangi 



	 117	

Fallo! 

Fallo adesso, non fa male? 

Sì! Ultimo passo 

E le ali che non avevi 

Che non sapevi 

Ora le hai, ci sono 

C’erano da sempre 

Troppo piccole perché tu le sentissi, 

ora…forti e grandi 

dietro di te 

alle tue spalle 

pronte al volo 

pronte a volare libere con te 

verso la luna, le stelle 

e il sole che scioglie prima 

la tua bolla  

ora accoglie la mia presenza 

dorato lui come te 

riconosce fuoco in te 

e ti dona il tuo il tuo raggio 

più bello, più lucente 

Fanne tesoro 

Piccola V.,  

porta il tuo raggio con te 

sempre 

 

Ho mantenuto la punteggiatura della versione originale, scritta a penna con una 

grafia frettolosa e con un carattere a stampatello. 

V., quando mi ha inviato le foto di queste pagine, mi ha scritto che sono state 

un flusso di coscienza dopo il nostro ultimo incontro dei 21 giorni. 



	 118	

Ritengo che voler interpretare lo scritto di V. potrebbe togliere la bellezza a 

queste parole intime e profonde. Mi limito soltanto a metter in evidenza 

l’esortazione della sua Anima che la invita a non aver paura di vivere. 

Simbolicamente, le fa scoppiare la bolla dorata, la integra e, attraverso i quattro 

elementi, la conduce al suo fuoco divino. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 119	

Conclusioni 

 

L’obiettivo della mia tesi è di mostrare scientificamente, attraverso le ultime 

ricerche delle Neuroscienze, quanto la Calatonia come tecnica di tocco sottile, 

conduca il soggetto verso un equilibrio sistemico in una visione dell’essere 

umano nella sua interezza e in piena relazione con se stesso e con le leggi 

dell’Universo intero, secondo la Scienza Interscalare. Il suo creatore, Pethő 

Sándor, lo aveva sperimentato attraverso l’esperienza e la mente intuitiva, ma 

oggi la Scienza spiega e dimostra empiricamente gli effetti benefici del tocco 

gentile.  

Nella frase di apertura della mia tesi cito un passo del Piccolo Principe, quando 

la volpe chiede al Piccolo Principe di essere addomesticata e, nel momento in 

cui non si vedranno più, il colore dell’oro le ricorderà il colore dei suoi capelli.  

Allo stesso modo il Naturopata, farà in modo di accompagnare il suo cliente, 

verso un dialogo più chiaro e limpido con se stesso, gli mostrerà gli strumenti di 

autoguarigione che possiede e, il cliente come la volpe quando per un attimo si 

sentirà disorientato, attingerà a quelle risorse che non dimenticherà mai. 

E’ stato emozionante comprendere in maniera profonda e piena gli effetti della 

Calatonia nella sperimentazione, in virtù degli studi delle Neuroscienze e della 

Neurobiologia.  

Come Naturopata, mi propongo di approfondire, praticare e di continuare a fare 

ricerca sulla Calatonia e i suoi effetti sull’essere umano, proponendomi di 

diffondere il “tocco sottile” come strumento d’integrazione, in uno spazio di 

Energia risanante pronta ad agire senza sforzo e lì dove serve. 

Ringrazio la Scuola Naturovaloris per avermi condotta verso un processo 

evolutivo e di ricerca interiore, cominciato già con la Psicosintesi tanti anni fa, 

integrata da “nuove” e “antiche” conoscenze in un cammino che non ha fine. 

Ringrazio la mia relatrice, la Dottoressa Leili Khosravi, alla quale sono grata per 

gli studi scientifici che porta avanti, con grande impegno etico alla scoperta, 

insieme allo scienziato Hartmut Müller, delle grandi leggi che governano 



	 120	

l’Universo. Leili rappresenta per me, non già soltanto una “Maestra” di 

Calatonia, ma una fonte di ispirazione e una guida, che mi ha saputo orientare 

e tirare fuori il meglio di me in questo lavoro con l’energia dell’Amore. 

Ringrazio tutti i docenti e, in particolare, la Presidente e docente di Calatonia, la 

Dottoressa Olga Nastasi, con cui ho avuto il privilegio di collaborare in un 

laboratorio di Calatonia per bambini e, che ha visto in me capacità che non 

avevo ancora riconosciuto. 

Ringrazio tutti i miei colleghi e amici speciali di Catania e dell’Umbria, con cui 

ho condiviso questa bellissima avventura. 

Ringrazio V. e il Sig. A. per aver accolto la mia proposta di sperimentazione con 

fiducia e generosità.  

Un ringraziamento speciale, agli educatori dei progetti infanzia, Naturalmente e 

Cresce: maestre Ezster, Alessandra, Ivana e maestro Benjamin. Ringrazio tutti i 

bimbi meravigliosi, grandi compagni di viaggio. 

Ringrazio Gianluca, amato marito e compagno di Viaggio, che mi è stato 

accanto in ogni singolo istante di questi tre anni, con pazienza, amore e tanta 

voglia di crescere insieme a me. 

Ringrazio i nostri figli, Luigi e Beatrice, le stelle splendenti che illuminano il mio 

cammino. 

Ringrazio mia madre e mia sorella, le due colonne portanti della mia vita, 

sempre accanto a me. 

 

Dedico questo lavoro al mio adorato padre, Cosimo, e al mio padre spirituale, 

illustre psichiatra, psicosintetista e grande Anima, Massimo Rosselli.  

Entrambi, prima di lasciare il corpo fisico, hanno piantato un seme nel mio 

cuore che, con cura, lentamente sta germogliando. 

 

 

 



	 121	

Bibliografia 

Anzieu D., L’Io-Pelle. Raffaello Cartina Editore. Milano 2017 

Bear M.F., Connors B. W., Paradiso M. A., Neuroscienze Esplorando il 

Cervello. Edra S.p.a. Milano 2017  

Cortese F. N., Calatonia and Physiopsychic Integration. Editora Escuta. São 

Paulo, Brazil 2009 

Dehaene S., Vedere la Mente. Raffaello Cartina Editore. Milano 2022 

Lanza R., Biocentrismo. Giangiacomo Feltrinelli Editore. Milano 2021 

Levi-Montalcini R., L’asso nella manica a brandelli. Baldini & Castoldi. Milano 

1998 

Levi-Montalcini R., NGF-La molecola della Vita. Treccani. Milano 2021 

Maira G., Il cervello è più grande del cielo. Solferino Ed. Milano 2023 

Mancuso S., Viola A., Verde Brillante. Giunti Editore. Firenze 2021 

Montagu A., Il linguaggio della pelle. Garzanti Editore. Milano 1981 

Poli E. F., Anatomia della Coscienza Quantica. Anima Edizioni. Milano 2016 

Postle B. R., Neuroscienze Cognitive. Edra S.p.a. Milano 2016 

Rainville C., Metamedicina 2.0. Edizioni Amrita. Torino 2000 

Rosselli M., Il Cammino della Psicosintesi. L’uomo Edizioni. Firenze 2021 

Russo A. M., L’integrazione Fisiopsichica nella Psicoterapia Infantile di 

Orientamento Junghiano: La Calatonia e i tocchi sottili. São Paulo. Brazil 

Sandor P., Idéias de C. G. Jung sobre as Teorias e Técnicas da Psicoterapia. 

Cinesiologia Psicologica. SEDES, 2001 

Sandor P., Imagens e Relaxamento. Tratto da Técnicas de Relaxamento. Ed. 

Vetor, São Paulo, Brazil 2009 

 

 



	 122	

Bibliografia Scuola Naturovaloris 

 

Farah R. M.Khosravi L., Calatonia 3. Scuola Naturovaloris 

Farah R. M.Calatonia 1 tratto da Calatonia; Tocco sottile in Psicoterapia, 

tecniche di trattamento manuale energetico. Scuola Naturovaloris 

Ganz Valentina, Fondamenti di Naturopatia. Scuola Naturovaloris 

Khosravi L., Anatomia e Fisiologia umana nella visione Interscalare. Scuola 

Naturovaloris 

Khosravi L., Elementi di Fisica Quantistica e Scienze Naturali. Scuola 

Naturovaloris 

Khosravi L., Nozioni Anatomo-fisiologiche nella Visione Interscalare 2. Scuola 

Naturovaloris 

Khosravi L., Tecniche di Riequilibrio Sistemico nella Visione Interscalare. 

Scuola Naturovaloris 

Nastasi O., Biocampo e la struttura energetica umana. Scuola Naturovaloris 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	 123	

Sitografia 

 

 

http://www.ansa.it/canale_scienza_tecnica/notizie/biotech/2018/03/27/scopert o

-un-nuovo-organo-nel-corpo-umano_3971ec0a-6438-4578-86bf- 

2f05126f989e.html 

https://acasaredonda.com.br/ 

https://it.wikipedia.org/wiki/Nerve_growth_factor 

https://mgmtmagazine.com/un-neuro-scienziato-semisconosciuto-potrebbe-

avere-tra-le-mani-il-segreto-dellintelligenza-artificiale-perfetta-4787980/ 

https://olish.it/2017/08/15/leffetto-del-tocco-sul-cervello-viene-modificato-

dallattenzione-tattile-delloperator 

https://sites.google.com/site/gruppomizar/incondizionatamente/le-neuroscienze-

e-gli-stati-alterati-di-coscienza 

https://www.calatoniabrasileuropa.com.br/index.php?mpg=06.00.00&ver=ita 

https://www.calatoniabrasileuropa.com.br/index.php?mpg=10.02.00&ver=ita 

https://www.centrostudievareich.com/ 

https://www.comecollaboration.org/it/pubblicazione/inferenza-interocettiva-

attiva-e-il-cervello-emozionale/ 

https://www.comecollaboration.org/it/pubblicazione/inferenza-interocettiva-

attiva-e-il-cervello-emozionale/ 

https://www.globusmag.it/levento/la-fisica-dei-

colori/#:~:text=Ogni%20colore%20corrisponde%20esattamente%20ad,corpi%2

C%20ma%20della%20luce%20stessa. 

https://www.neuroscienze.net/mente-e-coscienza-il-problema-difficile-delle-

neuroscienze/#:~:text=La%20coscienza%20%C3%A8%20in%20sostanza,pu%

C3%B2%20essere%20%E2%80%9Cmisurata%E2%80%9D%20scientificament

e 



	 124	

https://www.psicologiacontemporanea.it/blog/cosa-avviene-nel-nostro-cervello-

quando-meditiamo-con-la-mindfulness/ 

https://www.psicologiacontemporanea.it/blog/le-nuove-

neuroscienze/#:~:text=Questa%20seconda%20strategia%20%C3%A8%20defi

nita,delle%20profezie%20che%20si%20autoavverano 

https://www.psicosentieri.it/index.php/risorse-gratuite/articoli/154-perche-ho-la-

celiachia 

https://www.stateofmind.it/2022/03/plasticita-cerebrale-adulti/ 

https://www.stateofmind.it/neuroscienze/ 

https://www.youtube.com/watch?v=G47FR-timGg 


